180946

LECTIUNI

TEOLOGIEA DOGMATICA

INTOCMITE

DE: o

Economul ST. CALINESCU

PROFESORU LA SEMINARULU CENTRALU, LICENTIATU IN LITERE SI FILOSOFIE

BUCURESCI
EDITURA TIPOGRAFIEI GUTENBERG, JOSEPH GOBL
23, — StrADA DoaMNE!, — 23
1896

Pretul Lei 375

BCU Cluj-Napoca

I\ \IlI\lllll!|llll!IIIII||I|||IIi|II|IIIl\l |

RBCFG202300272



o) : /'FJ‘/K-?/%-/X}Z

TEOLOGIEA DOGMATICA

Economul ST. CALINESCU

PROFESORT LA SEMINARULU CENTRALC, LICENTIATC IN LITERE I FILOSOFIE

- BUCURESCI )
EDITURA TIPOGRAFIEI GUTENBERG, JOSEPH GOBL
23, — STrRADA DoaMmNel, — 23

1806






oo -
omunentier Sale

‘Q;ea Cj/)/}){//////;/" (5{&'{)/2 (1/ ) @//ui'n}“a{: ox
@ 0./7 g\/ oclor (/a/ Lenie,

In semn de profund respect si devn-
tament, dedic acéstd lucrare.

Economul St. Cidlinescu.



BCU Cluj / Central University Library Cluj



Fminenta,

Perversitatea, lipsa de caracteri, pievderea consciintet de'scopuli
Busericel sunt dusnanil, care de cét-va timpii rodii temeliile Bi-
sericel Romdne.

Cu catit se facti past inainte in culturd, cu atétii se merge inapor
in respectulii demmnititel, a caracterulid clerului romiénii,

Se vede cd esistd wunii veckhiii aluatii al ignorantel, care per-
vertesce elementele nol. Lumea, care nu cundsce adevdrulii crestini,
dice cd teologica pervertesce caracterele.

Negresitii, lumea se insald in privinta causel.

Lectiunile din acéstd carte sunt dovadd cd nu teologica per-
vertesce, ¢t unii @ltit ¥ Std ascunsii in biscrica.

L, convinsit cad Enunentia Vostra sunteti celit mal neimpdcatii
dusmani al lipsel de caracterit, al vechiulut aluatii, care duce Bi-
serica romand la o completd anithilare a puterilor ef de vidtd
SE de actiune bine-facidtore pentri binele ncamulut  romanesci,
il permit @ Ve inchina acéstd lucrare si a Vé ruga sa o pri-
wiity cu aceeas? dragosie, cu care il o tuchinit Eminentiel vistre,

Sunt,
cu celit mal profundi respectit,
al Prea Stintiei Véstre
prea plecatit si de-
votatit servitors,

ECONOMUL ST, CALINESCU



BCU Cluj / Central University Library Cluj



PREFATA

Pubdlicarea acestor lectiuni, nw este provenitd din
dovinfa de autorlicit, ci din necesitatea ce se simte
in facerea cursuvilovit cu elevit sewminareloyit.

Iste Licrie absolutit incontestabilit ca niww existd
nict unit manualt de dogmaticd in limba romdnd,
manualit. care sa pota fi utilisatii.

La 1855, Arhimandritulit Melchisedecit, fostulit
episcopit al Dundrel de jos si al Romanului, a pu-
blicatit vnit manualit destulit de coprindétorit si cuw
wtlte lucrurt forte bune inlvinsuli.

Dar o singura editiune, abia sa epwisatit in
rre-o 30 de anl.

De mulley aclstd carvte nw se mai gdsesce. Day
chiar cand acestit manuwalit — forte bunit in vremeca
lui —ca prin minune ay apdré acum, el nw'ar mai
puté servi cu folosit in scold, fdard a tortura si
desgusta pe scolari cu limba si constiuctiile Ll

Scriitorit de pe atunci, se pldngeait cd nu pot
avé in limba tofy termenit trebuinciost pentiw es-
primarea ideilori.

Prin wrmare insuficienfa era destulit de simtitd
atiunct.

Astdadi, cand nict una din acele piedici ale es-
presiunel 1wy mat intilnima, ar fi o povard nesu-
ferita, ca scolarit sa invefe pe cdrii editate acum
45 de ani.



Dictarea lectitlorit are multe neajunsuri:

I-1it Nu se pdte dicta multit intr'o ord; 2-lea a-
desea se scrie gresitit, st in cestiuni de dogmaticd,
gresala este desastrosd,; 3-lew nw este cu putintd
a imsista cu esplicatiuni asupra vre-unei cestiuni,
care merita mai multd atenfiune ; 4-lea timpulit de-
terminatit prin programd este putinit in raportit
cu cestiunile de percursit intyr'unit anit.

Tdote aceste motive w'ait determinatit sa publicit
aceste lectiuni. In prelucrarea acestor lectiuni, wam
orientatit dupre diferiti scriitori,; dar autorulii prin-
cipalit, de care w’am tinutit in prelucrare, este ne-
maaritorulit Macarie, editiunea francezd ; cdct opera
lut Macarieva rémdand multe vécuni, celit mai prefiosit
monumentit de dogmaticd in totda biserica ortodoxd.

Lipsa de sistemd, in care suntit tractate ces-
tiunile, aruncate, cum se dice, cu furca, ca si in
programd, dovedesce de ajuns, cd wam avutit alti
scopit de catit inlesnirea studiulud.

Se scie cu ce greutate se vor desface pufinele
exemplare ce se tipdarescit.

Le inlesnirea studiului acestor lecfiund, nit puting
contribuesce D-nu Joseph Go6bl, proprietarulit tipo-
grafiel ,Gutenberg®, care a avutit buna-vointd de
« edita aceste prelegeri, pentru carve it exprimit
mulfdmirvea mea sincerd.

Acestea avéndu-lein vedere cititorulit, mé va crufa,
sperit, de asprimea ce ar puté si arate unit critici,
care 1w lucréza nimicit pentru inlesnirea invétd-
mintului, dar cu inlesnire gdasesce neajunsurile,
la care ori-cine pdte fi espusit prin nevoile, de care.
este incungiuratit celit ce voesce, sait celit ce e siliti
sa facd cdte ceva.

Bucurescl, 1896, Martie 4.



INTRODUCERE IN STUDIULU TEOLOGIEI

1) Cuvintulii teologie, in insemnarea sa literalit, insem-
néza vorbire despre D-dell (9sdz, 1éyoc).

In intelesull literali dar ar trebui s se numésci teo-
logie, numai sciinta care tractézd despre D-delt si atri-
butele sale, despre raportulii lul D-deit cu lumea, despre:
taine, despre judecata universali a lui D-del.

2) In intelesull strict al acestul cuvintit se numesce
teologie si o parte a filosofiel, numitd alti datd theo-
logia naturalis, numita si teodicee.

3) In decursult timpulul s'a dati numele de teologie
intregel doctrine a bisericel crestine, doctrina, care co-
prinde nu numal sciinta, ce tractéza despre D-del, ci si
istoriea bisericéscd, arheologiea,exigesa, ermeneutice,
dreptul canonic, liturgica etc.

4) Grecii anticl numiatt teologi pe totl poetil vechi,
care identificaserd desvoltarea mnaturel cu a Deilor,
cosmogoniea cu teogoniea, cum erali: Orfett, Esiod,
Omer.

5) Mal tardit, la Grecl, se infelegea sub numele de
leologie o parte a filosofiel. care tracta despre principil,
pe care Aristotel o numesce Metafisica.

6) Invatatil crestini, la inceputii, sciinta credintel o
numialt filosofie, cum eralt Justin, Tatianu. Prin acésta
volall acestl invédtall crestin! sd proclame, ci credinta



crestini este adevérala infelepciune, si ci invétitoril
crestinl nu alt rémaslt in urma filosofilorit grecl.

7) Dar negresitii acéstd numire era a filosofiel grece ;
era in usl de mulle sccole, si nu 1 se putea lua. Pe
de altii parle, sciinfa crestini se deosebia forte mult
de filosofiea grécid. Pentru acésla, numirea de filosofie
fu pirdsili si sciinta crestind la Irenet, Tertulian, Cle-
menle si Origene incepu sit fie numildl sozix B208{32z10,
nume [orte aprope de feologie.

8) Mal mntai se numia feologie, sciinta, care tracla
esclusivit despre D-dell. Tnvifitura despre Trinitate
Atanasie si Grigorie de Nazianz o numesclt feologie;
lar doclrina despre crealiunea si guvernarea lumel o
numiait cizoveudz. Acéslit expresiune se gisesce la Ta-
tian, atribuindlt fie-carc! persone a (rinititel o econo-
mie speciald, adici o aclivilale proprie in raport cu
lumea.

9) In fine, la parinfil bisericel din secol. IV si V
s¢ numia feologic  doctrina despre D-eirea IMiului
si a Spiritului sdanti.

Din acésta causit Sf. Toan Evang. si S Grigore din
Nazianz salt numillt feologi, penlru cit au tractatit
despre D-deirea Fiului. Doclrina crestini insit despre
intruparea Fiulul se numesce gizovomia,

10) In infelesultl restrinstt alu insemnirel cuvintului
teologie, gasimi la Augustin in De Civitate Dei (VIII, 1)
urmilorele cuvinte : Theologia. quo verbo graeco sigini-
ficari intelliginius de Divinitate rationem et ser-
WONENL.

11, De si totn Ia Augustin (De Trinitate XIV, 1)
gdsimit unu locl, din care se vede ca teologiea are
eslinderea de astadi: Scire quemadmodum fides et
piis opituletur, et contra impios defendatur, pro-
prio appellare vocabulo scianticm videlur apostolus



lud autem sine dubio munus theologiae proprivwm
ef officium est.

Totus], cadrult teologiel a rémaslt restrinsit in totlt
timpullt evulul medit. In totlt acestii limpt. in occi-
denll, teologiea era designati sub numele de sacra
doctrina. o

12) La sfirsitult evalul medili, in occidentd, sciinfa
crestind incepu sit fea numele de teologie, cu tote ca
numele de szcra doctrine nu dispiru cu totulli nicl
in secolul 17. Din acestt timptt domeniulli teologiei
lud o mal mare intindere; elementele sale furd clasate
intr'o noudt ordine.

13) Daca in evulii medit sacra doctrina nu imbri-
tisa de catt dogmatic st morala, in timpullt posle-
rior s'a védutn ci in domeniulll teologiel se coprinda
mal mulle ramurl, care astadisunt speciale sj traclate
deosebil ca: Dreptulit canonicit, Pastorala, Liturgica

14) Ercsiile secolulul 16-lea ficurda ca mal mulle
ramuri ale {eologiel si se desvolte si sl se completeze.

15) Alacurile indreptate in Occidentlt confra credinter,
facurd ca apologiea si iea o formid noud, si se cred o
noui sciintd, numita apologetica.

16) Dupii acésta, necesifatea inlclegerel esacte a
Scripturel, si cundscerea mal bine a isloriel bisericesc,
perleclionard exigesu. Tote acestea deleri nascere unei
nol sciinie teologice : Critica biblicd. care se numesce
introducere i Sdnta Scripturd.

17) Din studiuli adincitit alt Istorief bisericel s’a niscuttt
Arheologiea. Dogmele, piincipiile de morald, dreptilit
canonicit, shudinlit liturgicit, spre a {i deplindi justificate,
a trebuilll si se urce invitatil la origina bisericel, spre
a se demonstra cd aceste sciinte nu sunt de cit des-
voltarea germenulul, care exista de la inceputit. De aci
se ndscu: lstoriea dogmelorti. Cu acestea se asociard si
altele: ermenecutica, omiletica, cateletice.



10

Ast-felt, in decursult timpulul domenull sciintel teo-
logice priimindit nol desvoltar, mal multl inviatatl din
Occidentt ait intocmitl sistemele lorl. Asa, Drey imparle
domeniuli teologiel in 3 partl:

1. Breparafiunea istoricd cu urmitorele sciinte .

a) 1. Studinlit bibliel; 2. Istorieca bibliei; 3. Exigesa ;
4. Critica biblica; 5. Ermeneutica.

b) Teologiea istoricda : 1. Istorica exteriord a cres-
tinismulud; 2. Istoriea internd a bisericel, adica is-
toriea dogmelorit.

II. Teologiea sciintifici: 1. Apologetica, Polemicc,
Dogmatica, Morala, Simbolica, Constitutiunea bi-
sericel.

UI. Teologiea practicd : Catehetica, Omiletica, Li-
turgica, Pastorala.

Klée imparte teologiea in: teologiea dogmaticd, teolo-
giea morald, teologica liturgicd. teologiea istoricd.

Asemenea esle si sistema lul Staudenmaier, care
imparte {cologiea :

I Speculativa cu pirtile ei: 1, Doctrina scrip-
turel, a tradifiunet i a bisericel, Critica biblica
si exegeticd cw Ermeneutica ; 2. Dogmatica. adici
sistema sciinfifica a dogmelorit crestine; 3. Morala.

II. Teologiea practicd cu Cateletica, Omiletica,
Liturgica, pedagogiea. Sciinfa dreptulul canonici.

Il Teologiea istoricd cu Istoriea dogmelorit, Ar-
lieologiea, Istoriea bisericel.

Sistema lul Macarie

Macarie, doctor in teologie. fost rector alin Academier.
eclesiastice din Petershurgi, imparte sciintele teologice
in modultt urmatort : '

A) Sciinfe preliminare:



11

1) Istoriea religiunet §i a bisericei, compusi din :

a) Istoriea V. Testamentii ;

b) Istoriea N. Testamentit;

2) Sciinfe ajutdtire ale istoriel :

a) Geografiea eclesiasticd ;

b) Chronologiea eclesiasticd ;

1L Sciinfe, care al drepti obiectt isvorele reli-
giunel crestine :

1) Sdnta Scripturd :

a) Introductiunea in Sdnta Scripturd;

b) Arheologiea biblicd ;

¢) Ermeneutica sacrd

d) Exigesa sacrd sau comentarea Sf. Scripturi

2) Traditiunea Sdantd :

a) Patrologiea ;

b) Patristica;

3) Doctrina simbolici a bisericel :

a) Hxamenit istoricit alit simbdlelorit si confe-
siunilorit credintet ;

b) Studitt positivi alit ciliuzelorit simbolice, ca con-
fesiunea lui Petru DMovild, etc.

B) 1. Sciinfe integrante, adici acelea care ait ca
obiectlt doctrina crestiné :

a) Doctrina credintei ;

b) Istoriea dogmelorit;

¢) Teologiea dogmatica ;

d) Dogmatica comparatd ;

2. Doctrina activititel cregtine:

a) Istoriea moralei crestine;

b) Teologia morald.

3. Sciinte cari tratézii despre serviciulii divinii:

a) Arheologiea bisericet;

b) Liturgiea ortodoxd ;

¢) Liturgica comparatd.



12

4. Scnn’ge care tratéza despre admlmstragmnea
bisericei:

a) Istoria dreptului canonicit ;

b) Dreptulit canonicit acum in usit in biserica
ortodoxd;

¢) Dreptulit canonicit comparatit.

C) Sciinte de aplicatiane:

1) Care at de dreptl obiectit de a invii{a pe pitstort
cum frebue sit se exercite oficiulit paslorall.

a) Istoriea elocintet eclesiastice ;

b) Teoriea elocinfei eclesiastice sait Omiletica.

2. Sdm’ge care ait de obiectii de a inv ita pe
crestini cum si se perfectioneze cu pietate:

a) Istorica ascetismului;

b) Ascetica.

Dogma

Cuvintulit dogmd, formatu din grecesculll 24221y, care
insemnezi: a se paré, a crede, a preful, a judeca,
a socoti ca bumit, a decreta, a decide, este intrebuintatit
de bisericit cu intelesuli de hotdrire, decisiune stator-
nicd si irevocabild.

La cel vech), acest cuvintli insemna si opiniune; de
aceea se infrebuinfa spre a numi opiniunile, sentinfele
o maximele emise de catre diferitl filosofi ar anficitatel.

Cu intelesulit de decretit orl hotivire, cuvintula dogima
este Intrebuintatit si in Scriptura. Decisiunile apostolice
purtatl numele de dogme, dupre cum se vede din faptele

Apostolilor XVI, 4: «Sz cum treceait prin orase da
znzm‘atum sa pazéscd dogmele cele orinduite de
apostoli si de presbiteril cet din Ierusalim, elc.»

Biserica dindu acestul cuvintlt o insemnare si mai
intinsd, nu sadepartati de insemnarea literali. Ast-felu



13

in acceptiunea teologici a bisevicel néstre dogme in-
semnézéd, adevérurile credintel crestine, descoperite
de D-dleit, hotdrite si explicate de bisericd, ca necesare .
pentru mdnluirea omului.

Din insemnarea literala a cuvintului dogmd si din
acceptiunea priimitd in doctrina bisericel ndstre resulti
c& dogmele suntl punctele sait basele credintel orto-
doxe, hotarite de biserica pe temeiulli Sf. Scripturi;
ele forméza partea teoretici a invatiturel crestine.

Dogmele fiindti hotarite si formulate pe basa Sf.
Scriptur! si constituind fundamentul biserice, trebuescl
tinule si p{mte de ori-ce omil, care tace parte din
biserica ortodoxi.

Asa inlelese dogmele, ele se deosibescﬁ atatlt de
verilalile morale ale bisericel crestine, catu si de cele
ceremoniale si istorice. Se deosibesclt si de opiniunile
ére-cirorl iInvétatorf al bisericel, opiniuni, care n’at
priimitil sanctiunea sail aprobarea universald din partea
bisericel; toti de odati dogmele ortodoxe suntit cu
totulit contraril opiniunilort rationalistiloru.

Definitiunea teologiel dogmatice si coprinsulii el

In virtulea celort dise pind aci despre cuvintele
teologie si dogme, putem defini studiullt nostru in
acestl termeni: Teologiea dogmaticd este sciinla dog-
melorit, adicd sciinta, care {ratézd despre tote dogmele
hisericel crestine.

Teologiea dogmaticd coprinde dogmatica generald
si dogmatica speciald. Dogmatica generald tratézi des-
pre fundamentele religiunel si bisericel crestine: despre
origina divind a religiunel crestine, despre isvirele re-
velaliunel divine, despre biserica orlodoxi.

Dogmatica speciald se imparte si ea in doué parfi:



14

partea T coprinde studiul despre D-delt si atributele
sale si despre trinitatea personelori divine. Partea II
tratézi despre economiea divind, pentru méintuirea o-
mulul: creafiunea omului, cdderea, promisiunea
despre venirea rescumpérdtorului. fasele promisiunet
pind la realisare, despre persona rescumpérdtorului,
gratiea divind, presenta si acliunea el perpetud in
bisericd, salt despre taine, despre judecata wuniversal®
a omenirel.

Notd.—In aceste lectiuni, urmindii programei, nus'a asedati
cestiunile In modi sistematict.

Modulii predirei teologiel dogmatice

Dogmele credintel ortodoxe fiind adevéruri desco-
perite de insust D-del, formulate si explicate de biserica
ecumenicd, este evidenill ci nimen! nu are dreptii de a
propune si formula 0 noud dogma4, nicl a schimba pe cele
priimile prin hotirirea iniregel bisericl ortodoxe. Pentru
acésta, teologiea dogmatica tratézd numat despre cele
tinute cu sfintenie de bisericid si aratd téte temeiurile,
pe care se basézi fie-care dogmi; ca totl membril
bisericel sd se invete in modlt corectu despre totit ce
trebue sii crédi si despre totll ce trebue si mairturi-
sésci spre mintuire. Acésta constitue adevérata or-
todoxie a teologiel dogmatice.

Ca s potd fi predatd teologiea dogmatici in acestit
sensll, este necesar a se avé in vedere necontenitit
modelele, salt mal bine. intocmirile admise si recunos-
cute de biserica ecumenica.

Intre aceste modele sunti urmatérele :

1) Simbolulit Niceno Constantinopolitan, intocmitl



15

de sinodulit I sill si priimiltt de tétd biserica ortodoxa
neschimbati.

2y Simbolulit apostolicit.

3) Simbolulit Sf. Atanasie celli mare, in care se
expunit dogmele despre sfinla Treime si intruparea
Cuvintului. Simbolulu sf. Grigorie alii Neocesariel, in
care se espune invitatura despre sf. Treime.

4) Hotaririle celori 7 sinéde ecumence in privinta
D-deirel Fiului si Duhulul sfintd, despre cele doué na-
turl in lisus Christos, despre venerafiunea sfintilor si
a iconelori, cum si decisiunile dogmatice ale unora
din sinédele locale, cum este decisiunea sinoduluil din
Anteohiea contra eresiel lul Sabelit si Pauli din Sa-
mosata in cesliunea persénelortt sf. Treimi; decisiunea
sinodului din Cartagina si Laodicea despre cartile s-tel
Scripturl.

D) Scrierile dogmatice ale celortt trel marl dascéli
al lumel, ale lul Atanasie celi mare si ale lul Damas-
cenu.

6) Marturisirea ortodoxd a Iut Petru Movilg, recu-
noscuti de totd biserica ortodoxa.

7) Epistola patriarhilorit ortodocest scrisd in anull
1723 catre bhiserica Anglicana, epistola ce combate
ratacirile lulerane si calvine.

Importanta teologiei dogmatice si metoduld ef

Din téte sistemele propuse de invatatil teologl, indi-
cate in lectiunile precedente, s'a veduti. cit teologieq
formézd centrult si basa infregulul invataminta teo-
logicti. Unele din sciintele teologice servescit ca studil
preparative la studiulii dogmelori ; iar allele sunt o
urmare si traducerein fapte a dogmelora credintel; sim-
burile insa, cenirult, sunt dogmele.



16

Dogmele sunl basa bisericet, de aceea lisus Christos
dice: «dcésta este vidla wvecinicd ca sd te cundscd
pe tine unulit adevératulul D-deit si pe care lai
trimisit, pe lisus Christos (loan 17, 3).

Si dacit dogmele sunt basa bisericel ndstre, urmézi
ci Diserica nu poéle esisla fird acéstd lemelie. Din
acésta se pote intelege ci orf cine face parte din bi-
serica creslind ortodoxit esle {inutti sit cundscit basele
si regulele el de credinti; sd-si insusésca mantuitérele
el adeveruri, pe de o parle, spre a fi tot-d'auna in
deplina cunoscinia penlru ce porta numele de crestinii ;
spre a-sI carmui purtarea. a-si regula faptele dupre re-
gulele credinfel ; iar pe de alta parte spre a nu fi ex-
pusit si cadd in erori si raticiri, care Var depirta si
réci de biseric#, alit cirul membru si fit este.

Metodulit. Ori-ce sciintd, spre a fi predati cu suc-
cesli, si spre a pune pe cel ce o invatd in posesiunea
principiilorit el, (rebue si urmeze o cale salt melodi,
care sii inlesnésci ajungerea scopulul.

Pentru acésta, teologiea dogmatici va preda dogmele
orlodoxiel intocmal, cum le {ine Iiserica. Spre- desi-
vérsita limurire, unde va fi trebuinta, se va servi chiar
de espresiunile vre-unul modelt de credintd, salt ale
vre-unef car{l simbolice.

Se vortt arata din sfinta Scripturd locurile, pe care
se infemei¢zii dogma; apol se va intiri cu hotaririle
sinddelorlt ecumenice si cu invildturile sf. périntl.

Despre traditiunea sfintd

Tradifiunea sfintit este transmiterea cuvintulul Iux
D-dett de la incepullt si pini astidi. Traditiunea sa
facut in douc¢ moduri: orl prin vitt graig, orl prin
scriitoril satt parintit bisericel.



17

Traditiunea se numesce sfintd, pentru ci transmite
adeverurt sfinte; ilar divind se numesce pentru ci ea
vine de la insusi D-deli, adicd transmile adevéruri des-
coperite blserxcei mestme de insus! D-del, prin organele
sale alese.

Traditiunea portd numele de tradigﬁizmea primitivd,
dacii se raporti la timpurile primitive : de la Adam,
profell si patriarhi pind la Moise; dacd se raporti la
timpul Ini Moise, se numesce DMosaici; iar dacii se
raporti numal la timpurile bisericel crestine, se nu-
mesce crestind sal Hvangelicd.

Traditivnea primitivd ne-a pistratlt adevérur! dog-
malice, revelate de D-dett omenire! chiar din primele
timpurl ale omenire! dupd creatiune. Ast-fela suntit:
dogma despre creafivnen lumel si a omulul. cul-
tulit divindt, cdderea omuluil, existenfa allel viefl,
nemurirea suflefului, promisiunea despre venirea
unui Rescumpérdtorit, dogma trinitdfel.

Traditiunea mosaicd. Moise n'a scristi lotl ce a
invatatl pe poporit; de aceea aprope de morte dice
Iudeilorti : Aduceti-vé aminte de timpurile vechl ; Juat
in consideraliune tote generatiunile; inlrebati pe pi-
rinii vostri si el vé vortt invata; pe striumosil vostri,
si el vé vorll spune ceea-ce este adevéralll. Nu le-a
dist: Citifi cédrfile mele; consultali istoriea primelorlt
velste ale’ lumel, ete.

Prin urmare tofl puteal cm dar {ard ajutorultt ex-
plicatiunilori si mvat,atuuloxu pﬁrmtlloru lortt nu puteait
intelege de ajunst. (Deuter., cap. 32, v. 7; c. 6, v. 20).

Despre picatula originall si despre existenta altef
viet!, Moise, ca si mulll scriitor! sacri dupi ela, nu este
asa de clart ca unil scriitor! pigani. De unde ar veni
tacerea lul Moise si a altor scriitor sacri, daci nu din
sciinta lortt despre cunoscinia, ce exista in poportt prin
traditiune despre aceste do'rme>



13

Cunoscinla dect despre aceste dogme, fiind destultt
de vie in poporulit judedi, eli n’a mal simtitii tre-
buintd de a scrie despre ele st de a lasa invitaturd
scrise asupra loril.

Traditiance crestindg. Traditinnea creslind este in-
temeiatd pe cuvintele si invélitura lul lisus Christos.
De ordinartt traditiunea crestind se divide in traditiu-
nea divindg si apostolicd si traditiunea bisericéscd
Prima se numesce divindg, pentru ci (déle Invétiturile
divine ale lul lisus Christos alt fosilt pisbale de
Aposloll si predate bisericel; iar cea-l-alti se numesce
bisericéscd pentru cii ea sa pastralit in bisericit in
respecluitt disciplinei bisericesel in diferite timpuri si
imprejurinl ale bizericel.

Tradifiunea divind a bisericel ne-a pastratll in-
vetitwi date de Tisust Christosit si de Apostoll, dupre
cum dice Evangelistuli Toan: Si a facutit si alte
fapte, elc., care i s'ait scrisit in cartea acésta, ele.

Invataturile date si pastrate prin traditiune sunt pri-
vitore fu dezciplinit. la cultd, la sdvérsirea tainelord, etc.

Tradifiunea sfintd ne luminézi asupra multort
puncte ale doclrinel crestine. fixéza sensulit adevératt
alie Seripturel si ne servesce chiar spre a apara Scrip-
tura contra erorilorit scctantilort, care o explica cum
le convine lort.

Asupra afunddrel de tret orl in apd a celui ce
se botézd nu esle scrisit nimiclt st nicairl in Scripturd ;
totusi acésld dogmi esle asa de vechie ca si cresti-
nismulii. Despre facerea semnului Crucel pe fata omu-
lul st in gerviciult divint nu gasima serist in Serip-
turd: cu tote acestea praclica este vechie si constanta
in Dbiserica ortodoxa.

Apostolulit Paultr dice despre inzemnitatea si nece-
sitalea tradifiunel: Dreplit aceea, {ratilorin, stati si tinetl



14

traditiunile, pe carl le-all invétall sall prin cuvintullt
sall prin epistola noéstrd, (2, Tesal c. II, v. 15).

Din acestea pote intelege ori-cine, ci Apostolulit
tot atit de mare importaniit da invia{ilurel date prin
vill graid citli si celel date in scristi prin epistolele
sale. Tar catre Timoteil, acelasi Apostoli dice: Pa-
zesce ceea-ce {i s’a incredintati (1 Timot. 20). Cele ce
al audith de la mine prin multe martaril, acestea in-
credintézii-le la omen! credincios], care vor fi in stare
sé invete si pe altit (2 Tim. II, 2).

Sf. Vasile dice despre tradifiune: Intre dogmele ce
se pastrézd in bisericd prin predicii, unele ne vint din
Scripturd, altele din traditiunea nescrisit a Apostolilort, |
prin care noi le-am priimitlt in secretd, Unele sialtele
at o egali putere (Despre Spiritultt gdntl. cap XXVII).

Tar sf. Chrisostomit citindii cuvinlele Ap. Pawlit:

Sineld iradiﬂmzile“ dice : este ldmuritit prin accsta
ca Apostolii wai tmafaiu totitt prin epistolele lorit,
ci el an (ransmisit mulle lucrml fird scripturdt; sl
aceste lucrari trebue si aibi Increderca nosiri. Pen-
tra acésta trebue si privim tradifiunea bisericei demni
de credinta. {Omil. IV asupra epist. cittre Tesalonicenti).

Despre revelatiune

Revelatiune insemnézi descoperire, adicd ridicarea
unul acoperemintll, care opresce vederea si punerea
nostrd in posifiune de a vedé, a cunodsce un lucru.

lar aici, prin revelatiune intelegemi manifestarea, ce
insust D-dett a ficutt veritalilorn oferite, spre a puté
fi cunoscute de lume.

Adevérurile inalte ale mantuirel, adevérarl, care treclt
peste puferile ratiunel néstre, D-det ni le-a descoperitit
in modu supranaturalilt prin organele sale alese, profetil



20

si Aposlolil; ijar mal pe urmd prin insusi Fiuld séit
unici, lisus Christos. De aceea, dice apostolulit Paulit:
D-dew, care altd datd, vorbla périntilori nostri prin
profeli in diferite ocasiuni si in diferite timpuri, in cele
din urmd a vorbit nou¢ prin Fiulu (Ebrei I, 1).

Omenirea in tétd timpurile si locurile a avutu reli-
giune si {614 omenirea a avutl credinta despre comu-
nicarea omulul cu D-delt. Din acésta resulta cd omuld,
simtindu-si insuficienta puterilort sale sufletescl, tot-
d'a-una a avuill trebuintd de revelafiune.

Omenil satt deosebillt in vederile lord, in acésta
privin{d, dar tuturorit le-a rémastt fondulit neschimbatt
despre o inva{iturd positivd, priimitd de la D delt in
modil supranaturalli.

Aceste considerante ne incredintézii, ci daci nece-
sitatea unel revelatiuni a fost sim{iti de {6ti omenirea,
ea este peste putinia si nu fie posibila.

D-dett esle perfeclit i a tott sciulorlt; ela scie ce
pite, st ce nu pdle omull, prin propriile sale puterl.
Deet, pentru cundscerea tairelortl, ce {recti peste puterea
omenéscd, D-det da noud putere si luminid omulul,
spre a-si implini chiemarea in lume. Dupre cum facem
sl nol in lume, cind punemi pe un omi si facit ceva
si cind organele sale fisice nu-1 sunttt de ajunst, il
armimi cu instrumeniele necesare.

Daci nof, in diferite ocasiuni st in {6te dilele, putem
sit ne exprimam cugelirile ndstre si si le punem in
cunoscinia celor-I'al{i semeni; apol D-deit, ca a totlt
puternicti, nu pote si-si manifeste vointa sa suprema
pentru omu, pentru binele, lumina si fericirea creaturel
inteligente. pentru omu, filinta cea mal perfectd pe
scara creaturilor lumei? Ar fi absurdd a presupune
acésta!

Mintea omulul fiindt destinati penfru (cunéscerea
adevérulul, si nefiind in mésura inteligentel lut D-deq,



21

Pirintele si Creatorull omulul if comunicd, in modit
supranaturali, lumind si pricepere spre a cundsce des-
tinatiunea sa, pe autorulll lumel si {6te mijlécele ne-
cesare, spre a fi cu dreptii cuvintt dupre chipulll si
aseménarea lul D-den.

Despre Dumnedeti

Teologiea, dupre cum arati insemnarea acestul cu-
vintl, trebue si ne duch la cunéscerea lui Duminedeit.

Cundscerea lui Dumnedelt nu se dobindesce, ca’
cele-l-alte cunoscinle despre obiectele din lume, prin
examinarea obiectelord de studiatii; ciici obiectele in
mare parte suntll supuse examenulul, observaliunel
omulul; iar Dumnedet, ca obiectli alii Teologiel, nu este
supush acestel condifiun! de studit.

Dumnedet este Creator, iar omultt Creaturd. Crea-
fured nu-i esle cu putinti a pitrunde natura cu totuli
deosebitd a Crealorulul séi. De aceea Sfinta Scrlptum
dice: Ait wrma Domnului vel afla? Ore la margi-
nile, care le-a facutit Alotitfiitorult ai a}mzsnD
Iatd tare este si mare gi nw scim (lov. II, 7; 36, 26).
El viefuesce intre lumind neapr opmta st pre el
niment dintre dmeni nu la védutit, nict potc sa-l
vadd (1 Timot 6, 16).

Sfintul Grigorie teologul dlce ci flinta lul D- delt nu-
se scie, d"{Cd este copr1n°1})11a, nici chiar pentm cele
mal Inalte puferl spirifuale, pentru ca fiinta sa este
nemirginitd ; iar creaturile suntl rmarginite; si dac
fiinfele marginite ar puté coprinde cu spiritullt lor si
dacd ar pulé piatrunde natura lul Dumnedea. atunci
creatura ar i superiora, iar Dumnedel ar incefa de a
fi nemarginitit; coprinsibilitatea ar fi mirginirea naturel
lul Dumneded.



1o
| &)

Necesitatea cunéscerel lui D-del

De si in cele precedente s’a disti it D-dett pentru noi
este necompringibilly, ca nemirginitii, cu tote acestea
avem posibilitalea de a ne convinge despre existenta
sa, dacanu posibililatea de a pélrunde esenfa naturel sale.

A ne convinge despre exislen{a lui D-delt este ne-
cesarlt, 1) pentru ci D-delt esle creatorulit omulul; este
guvernatorult si ingrijitoruill supremtt altt lumel si
bine-ficétorull universalll, pentru care Apostoluli dice :
«In Lt nok viemit, ne miscdmit §i suntemt (Fapt.
17, 28). Av {i nenaturalt ca fiinfa rationaly, omuld,
inzeztratt cu puteri sufletesct mlelo('elom de a cunosce,
<4 nu caule a cundsce pe creatorulil, providentiatorula
st bine-ficctoruli sea; 2) Insusl lisustt Christostt dice
«Acésta esle vidla cea veclnicd ca s te cundscd pc
tine unulit adevératulic D- deit si pe care U'al trimisu
pe Ilisusit Christosits.

A vietui cine-va esle a-si desfisura intréga activitate
a tulovt puterilorii, cu care este inzestratin ; alt-felt este
VICld morld.

Pentru accésta cuvintultt viélid din sus citatulit locit
insemnézi indeplinirea tuturortt cercrilortt ceioritt mai
inalte si a tutortt fendinfelortt sufletulul umantt. Fard
cunoscintdt despre D-deli, omulit nu are viétd; cicl
minfel sale i-ar lipsi adevéruln celtt mai imltu, vointel
i-ar lipsi binele si modelulit. icona binelui; iar inimex
omenescl 1-ar lipsi fericirea, care formdézi scopullt” salt
deslinatiunea omulul. D-delt este isvorulu vietel si alu
luminel. De aceea inimnele sale biserica dice: cd la
tine este isvorulit vietel; intru lumina vom vedé
honingd,



Mijlécele pentru ajungerea la cundscerea
Iul Dumnedet

Necesitatea, ce simte omulll, ca sit potid cundsce pe
D-deti, i-a impus si giiséscdt mijlécele trebuincidse pen-
tru ajungerea la acésli cunoscinld Inalld.

Doué sunt ciile pe care pulem si ajungem la cu-
noscerea Jul Dumnedeli; si prin urmare mijlocele ce
putem intrebuinta sunt douc¢: mijlocultt naturalit si
mijlocultt supranaturalit.

Calea sdait wmijloculit naturaldt consisti in studinlll
sall observarea nalurel, a legilortt universulul prin pu-
terea rafiunel.

Mijloculit supranaturalit este revelatiunea divind,
coprinsd in Sfinla Scripturi.

In studiultt despre existenta lui Dumnedel ne vom
servi de amnidoué aceste mijléce; cicl fie-care din ele
are insemnitatea sa si nu se conflundd, nici nu sc
identifici unullt cu altulit. Ceea ce omulll pote gci des-
pre Dumnedell pe calea naturald; nu este ceea ce
omulit pote cundzce pe calea supranaturali.

Pe calea naturali ajungemit a ne convinve despre
causa creatére a tluturor celortt din lume; iar pe calea
supranaturald ajungemtt sii cundscemit nalura fiintel
lui Dumnedett.

Cu tote acestea, amindou¢ mijlécele sunt legitime
si se completézi unulit pe altulty, ducéndu-ne la lu-
minit deplina.

Dumnedeti, descoperindu-se pe sine in nalurd, ne-a
datu pulinta de a-lit cundsce si pe acésla cale posi-
bild tuturorit, iar nu numal celorn sciutorl de carte.

Apostolulit Pauly, prin cuvintele urmildre, ne incre-
dintéza cd natura satt universullt ne procurd destule

probe despre cunoéscerea lul D-deli: «Ce este cutios-



24

cutit alit Tud Dumueden, ardtatit este intru dingit;
cdact D-deit le-a ardtatit lorit; pentru cd cele ne-
védule ale lui de la zidivea lumel din fdpturi fiind
infelese se védit i puterea lui cea pururea fiitore
st Dumnezeirea». (Rom. 1, 19, 20).

Nu se pole dice cit pe o cale cundscemii un Dum-
nedett si pe cea-l-alld allulli; cict adevérata lumind
a ratiunel omenesci nu este confrarie luminel supra-
naturale, cum dice uni teologit germanti: Veritati
fidei chivistianae non contrariatur veritas rationis.
Acest principitt pus se sustine prin alt principitt: ade-
vérulit nw este conlra adevéirulud.

Amindoué¢ ciile pe carc mergemil spre cundscerea
lul D-delt sunt necesare; dar lumina supranaturald este
cu totul superiorit; cict Crestinismula este Jumina, care
intrece lumina raliunel si ne da despre D-del si despre
lucrarile divine noliun! superidre celor ce ne vint de
la filosolie.

Adevérata si sincera filosofie tot-d’a-una a recunoscutit
acéslit superiovifate a revelatiune! divine. Principinlia
acestel superioritafl odatd infelest. inlilura orl-ce con-
fradicliune dinlre teologie si {ilosofie si spiritulit umanii
filosofindy, se inalld la scintd solida, cind este hasatt
pe revelafiune; iar contrarill, ajunge la o sciin{it sireini
de adeverullt purt.

Adeveruln filosofictt si adevérull teologict nu se con-
tradictt, ¢l se confirmid unulit pe altuli. Pentru acestn
motivit revelafiunea face apelll la raliune, la naturd.

Cu fote acestea, spre a se face lumind .asupra ra-
porturilorit dintre aceste mijloce, {rebue sa dicemu cite-va
cuvinte spre a ved¢ In ce puncle se unesclt si in ce
puncie se deosibesclt aceszle dout mijléce.



25

In ce se unesce teologiea cu filosofiea ?

I Dacit se face apel la ratiune pentru stabilirea unut
principili revelat, acésta insemnéza cii ratiunea adeveé-
ratd este aprope de adevéruli revelatiunei, cum este
aprope filosofiea sanitosi de teologiea ortodoxi.

Parintil bisericei a admisti aceste dou¢ cal de cu-
noscere pentru ci au sciulll cd lisus si docirina sa att
avulll dreptit scopl £d aducd lumea la adevérata lumind,
de la care s'a departatit prin cidereca omulul; de ore
ce omul, din natura sa, era cunoscétorti al adevérulul
crestint; cum dice Tertulian: Testimonium animae
naturaliter Christianae (Apolog. 19).

Crestinismulit esle adevérata naturd si rafiune ;
pentru acésta Crestinismulll si adevérata ratiune sunt
de acordl, cand este vorba de cundscerea lul D-deit.
Sciinta revelatiunel posilive se identificd cu sciinta teo-
logicit dedusii din ratiune, de aceea dice Terlulian: Nos
unwin Dewin colimus, quein omnes noturaliter nostis
(Scapul. 1).

In privinta cundscerel adevérurilorit divine, filosofiea
eronatii si ratiunea ne sinétosa, departate de adeve-
rata naturd curati a omulul crestinil, cade in erorl.
De acea vedemi pe mulll socolindl, cit dacit {eologiea
face apelu la ratiune, acésta ar insemna ci contradice
sciinta, teologiea contradice filosofiea si cil ceea ce este
teologicesce adevératil, contradice ratiunea naturali.

Negresilti, principiile teologice sunt contrarie ratiunet
nesinatose, filosofiel gresite; iar nu principiilor, pe care
le profesézd ratiunea, care din natura este crestind si
care dupé afirmatiunea unul cugetatorit profundi este
definitd astfell: “Esz consopla dmmidong soping gopin 8

Smimfourr G2ty wm SuSnm=lvy Aol =y T0ntewy gimd:
8.,,3,0:1,{; WY A ’.'/./\J"JU).,'.)LJ) AUL Ty TGLUITWY ST



24

Deosebirea

II. Dupit ce am vedutlt din cele precedente aplo-
pierea dintre filosofic si teologic, salt apropierea dintre
calea naturali s supmnflmmla, acum sit vedemil in ce
se deosehescl, spre a ne face o idee clard.

Filosofi, pe calea pur naturald, att ciutatit s gi-
sésed causele supreme alelucrurilort; dar nw’att ajunsi la
adevérala idee g1 la adeveérata cunoscin{i szre a sci
cit causa supremi este spiritit absolutii. Dintre filosofii
antici namai Platon a presimtitt adevérulta, numindi
pe acéslit causd ved: miveoy aivos

Avistotelll 2 numitti pe D-delt une orl zoéog zai un-
prtasy anyd; alte or! <3 wwsiy anbrrzoy == motorulit 1e-
miscalit. Atallt a pulutit giisi cu rafiunea acestit genii
alit anticitafel grece. Este adeveratit cd Arvistolelit a
avallt convingerea cit D-(}efx este mal presustt de con-
diftunile  timpulul st ale maleriel; dar n'a pututit si
se inalle la idea cit D-delt este fiinfa personald, may
presusit de lume. de naturd, supranaturalit. Concepliunile
sale suntil mat multli ¢i D-deit este {iinfa naturald, adica
ca cele din naturd. Numal Crestinismul 2 adust ade-
vérata idee de D-delt personallt si supranaturali.

Platon face din D-dett mdésura tutorlt lucrurilorii.
(Leges IV, p. 716): O 23, 820z 70y 2dvov S unaIey nETLoy
av &7, wirests Ll face din D- deu unit suflet mhonalu
formatorii al lumei, o rafiune miscitore si domlmt«ﬁle
a jumel

D-deullt paginismului nu este, nare o filintd spiri-
tuali. ldeea de epiritit absolutii, de personalitate divina,
nu o gasim la filosoff si totd munca filosofilort a lasatn
filosofiea in drumi. Resultatulit trebuta s fie cit spiri-
tult umantt a ajunstt la cunoscinta unul D-dett viu
si realtt.



Spiritult umantt dar n’a fosti satisficullt cu cele
de pind aci; elit a trebuitit din nol sit-si reiea shorulit
spre a ajunge la ideea supremi, causa tutorit lucru-
rilordl, la fiinta si spirituli absolutit personalu. Spre
acestli scoplt a venitlt aurora lumindsii, revelaliunea
divini.

Dintre tote religiunile, numal Crestinismulit a produsit
adevérata religiune, si cu dinsa a produsit sciinfa,
care cundsce pe D-delt; elit a mentinutl ideea de D-del
in veritatea sa curatdi; pe cind pagcinismulll a sacri-
ficati acéstd inaltd idee, cind emanatiunel gnostice, cind
panteismului, cand dualismulol, cind politeismulu, cand
din obiectele naturel a {icut dei.

Ideea insii, de spiritii absolulll, causa primari, stit in
raportlt cu lumea, si ca sd pota fi explicatd trebue s
resolvam cdle-va cestiuni, care in acelas timpt suntit
si probe despre exislenta Iul D-dell si anume: Probe
cosmologice, teologice, morale st istorice.

Argumentulli cosmologici

Principiultt logicti: nu pote {1 efectl fard de causad,
ne di notiunea de causalifate. Raliunea admile ca
cerllt si necesardl, cii totd ce exisla, totlt ce ge intimpla,
totd, ce se petrece, are trebuin{a de o ratiune suficienti.

In logicd, notiunea causalitatel este lege, pe care o
dovedesce peste lotin natura lucrurilorit.

Legea causalita{el este generald sia domnittt in universt
chiar inainte de a avé omulll consciinti de ea; pentru
cd nimicli nu se pole cugeta fiard si aibd motivuld
sall raliunea sa de a fi. Lumea existd, natura existd
si urméza calea fira de nol. Ea nu este produsultt
Imaginafiunel ndstre. Cugetarea i Imaginatiea nosira,
gisesch lumea existandt inainte de cugetare. Deci lumea,



2Q

K v

universulit se mentinea si se conserva in existenta sa,
chiar si atuncy, ciind cugetarea ndstrd nu se ocupa de ea.

Dacit universullt este sipote fi fari nol, si vedem,
dacit el existd prin sine.

Dacit lumea ar cxista prin sine si de sine, atanct
ar urma cd universulit esle filntd necesarit (ens neces-
sariumn); iar dact sar demonstra ci lumea se nasce,
cit este produsit de allit fiin{d, atunct urmézi ci lumea
este flin{d contingenti (ens contingens).

Dar in lume nimicit n'a fostu tot-d’a-una; plantele,
animalele, omulu fisicli, suntli produse de alle fiinte
existente Inainte de ele. IFiinfa ce a existalli inainte de
ele, de war {i fosll, ele nar fi. Decl existenia lumei
esfe conditionati cu existenta allet fiinfe. Acésta fiinta
anteriorii a trebuit si fie produm de alti fiintid. Ast- felit
de la prima fiintd ajungem ja a doua, a tlela, a patra
si in fine la una lanlt nlinita de fiinfe ce at causath
existen{a allora.

Tote inelele, care compunu lantult causelordi, suntl
identice si seriea lorQt este mare,

Primuji ineli salt primulld termentt alii seriel cau-
gelortt, termentt, care inchide seriea nesfirsitd, nu pote
fi de aceeasl substanti cu cele-lalte; cici atunci, si
elit ar fi ceva relativi, n’ar avé natura absoluta. ci
contingentd. Prin urmare, causa primard este causii ab-
solutit; ea nu trece cu natura in lucrurile, pe care le
produce, ci ea le produce din nimicti. lata dar ci prin
scara causelorit ne suimit la causa prima, causn abso-
lutd. independenti si acéslid causit este D-deit absolutl
si independenti.

Argumentulit teologicit. Pe cind argumentulll cos-
mologicu este intemeiatit pe necesitatea existen{el causel
absolute, a ratiunel supreme a lumel. anteridra si su-
periori lumel, argumentulit fisico-teologicit trece de la



29

existenta lumel la proprietifile eY, cautandi in aceste
proprietitl causa lort.

Proprietatile ce se ieall in consideraiiune in acest
argumenti sunt ordinea, armonieq, frumusefea, intoc-
mirea elemantelori materiale potrivitll cu unit scoptt
determinatu.

Si ne intrebami, dacit causa acestor proprietatl trebue
g0 cautim in materie, sati afari din materie?

Este recunoscutt si sciuti cia lumea este unll totu
organisatii, avéndi unii scopit determinatii, la care
trebue si ajunga. '

Lumea este realisarea unel cugetfrl. Basa constituirel
partilori, esle o cugetare si asedarea lorlt este pro-
dusulit unel cugetir!.

Analisindil lumea, universulit ajungem la convingerea
cl esistd o cugetare, care a intemeiatll lumea, o men-
tine si o guverni.

Natura, materiea nu cugeti; cu tote acestea ea apare
ca produsulll unei cugelari. Odati slabiliti despre ra-
tiunea supremd, conchidem ci cugetarea, ce a datl
nascere proprietatilorit. este unit spiritl, o infeligenta
orinduitore. Spiritullt creatlt este siliti a se recunodsce
ca efectti alit spiritulul absolulli si primordialtl. Spiritult
primordialil nu péte fi o raliune fard consciinti, pentru
cd insasi consciinta este refllectiunea ratiunel

Argumentulie moralit are de scoplt a ne arita ca
scopula. cilre care tinde fiinta inteligentd. este unt
scopii morall.

Omull este condusi de o lege scrisi in tote inimile
omenescl. Acéstd lege de la inceputli, ca si legea po-
sitivii, conducea atatii pe pigant catu si pe ludel, (care
aveall legea positivd) spre a triii conform cu natura
omulul, de a trai si lucra onestit si dreplit. In vechiuli
Testamentlt este scristt ci legea nalurald, adicd legea
pusd in sufletull umantt de la creaiiune, nu descinde



50

din nori, nu vine de pecsle mare; ci ea, de si esle
venild de afard, cu tole acestea ea, firesce, are ecoullt
sé in inima (Deuter. 30, 11 —14). Noulu Testamenti
menline acesllt raporlit alit legel naturale cu legea po-
silivi,, cand dice: «piginil cel ce n'aul lege din fire,
fac ale legel. si pretulindenl. N. Testam. mentine para-
lelismull legel naturale cu legea revelata positivi.

St dacd D-dett este autorullt si all legel nalurale st
alit celel posilive, uriméza ca alunci cind facemu apela
la legea nalurald, facemu apelt la D-dent aulorulii legel
(Rom. 9, 1, Il cor. 4, 2; 5, 11).

Indatd ce pronuntamu cuvinluldt consciinfd@ svvsivnas
recunoscemit doi factorl: unulil umanitt si unult di-
vinii, adici recundscem ciinu noi suntem auloril con-
sciinlel nostre. ci alty causit exisly, de la care avem
acézla putere. Si dacdt consciinfa defermind pe omt
infr’'unit sensit moralii, acésla ne face s infelegem ca
auforullt consciiniel ne-a [dcutit astfeld, ca firesce si
tindem spre bine. St aulorullt consciintel nu este de
cillt D-den, fiinla perfectit si cu totultt buni.

Argumentuliv istorici. Idea causel ultime face pe
spiritt s Intre in domeniul istoriel. In islorie nof
sunlem {inull ca aclele sivérsite it le raportaml la
putell, care lucrézd in modn vedutt in lume. Dar
avéndi in vedere mulle faple din lume. ca cfecte, ele
sunt mai mari de citit puterile, care part cit le-a produsi;
adicd fenomenele salt efeclele covirseselt causele, cirora
sunttt atribuite. Prin urmare suntemit silift s recu-
noscemu, ci dacit forfele vedute nat pututi si le
producd, irebue si existe alle forle neveédule, cirora
fenomenele 151 datorescit existenta. Nu numai in na-
tura visibill sunt faple, care covérsescli orl-ce forta.
putere orl causii véduld sl omenéscd, cum sunt cele
enumerale Ia cundscerea lul D-delt din studiuld ne-



3]
[

turet ) sal altt universulul; dar suntlt si fapte nevisibile,
misteridse, care nu poti {i explicale prin puterile umane,
cum este renascerea, care se operézi tainiclt in suflele
si ale carel semne externe se védi la multime de 6ment
in lume, cum si minunile intrate in domeniulit istoriel.
Acestea nu potit {i atribuite de cattt unel puteri supra-
umane, unel puler! D-deescl, care produce efecte, pe
care puterca omenéscd nu le pote sivérsi. Aceste efecte
piganismulit e atribuia sortel, pe care o numia fatim,
1ar Crestinismult le airibue Provedintel.

Omulu allandu-se In fata evenimentelort lumel, intréha
despre causa ullima a existentel, a proprieliitilora si a
scopulul moralit alit lumel. Eli o cautd in isloriea ome-
nirel, alll carul planit se desfizurd inaintea ochilortt
sél si e silit si recunodsca ci totit a {rebuita =a fie for-
mati de spirituld absoluty,

Cunoscinta lul D-deli obtinutd din studiuld
naturei

1. Natura sal universulii nu pote {i produsuiit intim-
pliarei; ci ea trebue sd lie produsuldt unel fiinfe inte-
ligente, a lolit puternice si prea infeleple, ali unel
fiinte supreme.

Int'adevert, dacit privima bolta ceréscd, dacid ob-
serviumu intr'o ndple senind mulfimea corpurilort ceresc,
cursulilt lortt celn regulati. armoniea si regularitatea
{tulorit miscirilori corpurilorit ceresci, care i3I urméza
regulatt cursult, fard a impedica unulit pe altuli, ci
dandu nascere timpurilora diua si néplea, primivara,
vara, tomna sl larna, tote necesare pentru viefuirea

fiintelorti organice, cine pote a nu recunodsce cit aceste

1) Vedi: Cunoscinta Iul D-dett obfinutd din studiuld naturel.



minun! sunt operile unel! fiin{e prea inlelepte, si a totit
puternice ?

2. Cand observimi planetull, pe care locuimil, cine
pote rémine neatinsit de admiratiune si a nu recu-
nosce pe aulorultt atolit puternicti alt tutor lucrurilort
ce vedeml pe globullt nostra ?

Intradeverti, cind studiemit structura organismului
unui animalii, allt unel insecte, structura unei plante.
sunteml silifl a recundsce in maéestriea perfectd si
sciinla profunda, cu care suntit infocmite aceste orga-
nisme, pe autorultt supremu alli naturel. In acéstd pri-
vinti Psalmistultt dice* Ceruwiile spunidt mdarirec lud
D-deit st facerea mdiniloriy o veslesce tdviea (Ps.
XNIX, 1). . .

3. Materiea brati nu a pututit singurd si se asede
si si se punil in ordine.

Materiea cea lipsild de vié{d, multimea atomelora,
din care este compusit malerica, nu are voin{d si inte-
ligentd. Pentru accésta nicl asedarea el intr'o ordine,
din care si resulte forme pline de frumusete, si cores-
pundétére unui scopit delerminatlt nu se péte dice cit
este resultatultt proprit alid materiel, nici alit unei
intimpliart; cacl inlémplarea este orbi st nu produce
nimicil, care ar fi resullatt dintr’o cugetare.

4. In orl-ce fiinti organicd, vedemd unt plantt re-
sultalt dintr'o cugetare.

Intriadeveérty, cind observimil uhit animalt salt o
plantd, vedemit ca elementele materiale din care este
compusitt corpulit lort organicit. se combhini in asa
modl. cd formeézi mal multe organe. Fie-care organi,
esecutatlt dupre unt planttinvariabilt, are compositiunea
st forma corespudétore cu functiunile, ce al sa inde-
plinéscit aceste organe: ochiuli este intocmitu ca si
vadd, piciorele ca si umble, aripile pisirilorn ca si
shore, miinele omulul ca si execute ordinele unel



30
o)

vointe inteligente. Tote functiunile exzcutate supt im-
perinllt unual instinctit inndscutll, se coordinézi astfelq,
in citl tindh la unit scopt comunti, adici la conservarea
timporald a individulul sila durata parpetudi a speciel

5. Fatd cu aceste planuri asa de infeleple si asa de
admirabilit executale in varietatea lorti minunald, nu
se pote ca s@t nu recunoscemil ¢t o Minte prea inte-
I¢pta st prea pulernicd a organisatii, a inlocmitlt si a
asedallt tole acesten! Realitalea faptelorti, ce desco-
perimlt in naturd, silesce pe ori-ce omit a recundsce
cit existd o fiinfa mal pre sus de naturd si acésti
fiintd se numesce D-deln.

6. In ordinea creatiunel lumel vede ori-cine mintea
cea prea intelépta a fimlel supreme. La crealiunea
fiintelortt se vede ca flinfa supremi nu numal na or-
ganizafli satt n’a produsit ceva ca din intémplare, c¢i Minlea
cea infelépti si a toltll pulernicd, inainte de crearca
diferitelortt lucrur! si ordine de fiinte, a creatll siceea
ce era necesarll {ie-carel fiinte.

In organismele animale ori vegetale se vede nu numai
o coordmare a organelor. ci si o {rumusete plini de
varie(dll. Materie este in totlt. dar malerie disciplinata
si delerminatid spre a corespunde: orl infocmirei unor
organe, orl unel forme brilianfe, care si faci [rumu-
selea globulul.

Cu deosebire in mijlocullt naturei vedemi pe omit
ca o poddébit a creatiunel Fiintel a totl pulernice.

Si cand vedemill tote acestea, este peste pulin{i de
a nu recunosce, de a nu f{i pe deplinit convinst despre
existenta autorulul naturel. Ar fi lncru neexplicabili,
ca cine-va = fie convinsit despre existenta autorulul
unel masini, stalul, si sa nu fie convins despre exis-
tenta autorulul marel opere a universulul.

7) In speciald sd observimi pe omi, In multimea
de fiinte din universi,



o]
=

Omulll este fiintd liberd si cugetitore; pote deo-
schi binele de rc¢ti. De unde este acésti pulere cuge-
tatore si vointa liberd ? De la materie? Dar materiea este
lipsiti si de una si de alla. Acesle mail insusirl si
puterl ale sufletului omenesci sunta dale lul de o
Pulere, care singurit esle isvorulit cugetaref st ala li-
bertitel. Acéstd {iinld este D-del.

8) Afari de acestea, omulil si tote cele-l-alte flinle
si lucrurl din lume alt incepullt de a vietul si incetéza
de a fi ca individe. Inainte de a fi ori-ce fiiintd, a
trebuitii si existe fiinfa a totl puternicd, care a dalit
inceputll tulorit celor-l-alte fiinte.

9) ldeile ce suntit in spiritulit omului despre finiti
st infinitit, perfectlt si imperfectd, de unde suntit venite ?
Cicl nol, in natura visibild, in totQt ce ne incungiurg,
nu gisim nimicll, nici care sit fie infinitd, cécl téte at
slirsitit; nicl perfectlt, cacl perfectlt va sit dicit ceva, care
nare (rebuinii de nimict, de cdt de sine. $i in naturd
nu exisld nict o finld, care sd nu aiba trebuinfa de
nimeni st de nimic. Deunde dar aceste idel? Este evidentt
¢t ele suntli puse in sulletuln omulul de autorull u-
niversului, care este singurlt nemdrginitit si fard de
incepulll, care este perfectii. De aceeca am disit ci celll
perfectit si infinitd, se reveli in celd imperfeclt si
[inith, adica D-del se descopere pe sine in operile sale.

10. Ideea despre fiinta lul D-deli, omulll o are in adin-
cult sufletulul s¢it; ea este inniscutd in omi, in ciati ellt
nu pole a nu tinde la cunoscinta lui D-dett. Acésta
se dovedesce prin faptultt cd toll émenil adincti cuge-
tiatorl in decursultt vécurilort tott-d'a-una satt indllath
prin gandii inalte spre a cundsce pe D-dell; iar masele
omenirel {otii-d'a-una alt simtitli necesitatea de a adora
pe Iiinta suprem4, este indiferentii ori-ce nume 1-a datit.

Consimtiméntulit universalit alit omenirel probéza
exislenfa lul D-dett; cicl dacit omenirea, in ori-ce gradl



de culturi sa aflatii, a simtitl necesitatea existentel
lut D-dett si a cultulul, apol ceea-ce esle necesardl nu
pole sd nu existe; si o credintd vechle ca si omenirea
nu pote fi gresiti orl neesacta.

Cu téle acestea mijloculli naturalt, salt singurii stu-
diulit naturei, nu este suficientli spre a procura omulul
o deplind cunoscinti despre D-det.

At trecutt vécur! mulie si in sinult omenirel at
existatlt diferi{l barbafl mart, filosoli celebri, scriitorl
eminenti, ale carorlt opere si astadi se studiézi, si ome-
nirea nu a cunoscutit prin propriile sale puter! si numai
prin studiullt nature! pe adevératuli D-dett. Ideea
inndscuta insd in om despre o fiinld supreméa a existatl
toti-d a-una, dar pe D det nicl odatd nu la cunosculil
lumea in adevératulli intelestt. De aceea dice Apostolulit
Pault: «Cunoscéndit pre D-deit, nuw ca pre D-deit
Latt marite; nict “i-ait mulfdmitit, ci sadt facuti
deserti intru cugetele lorit, si sait intunecati ne-
infelegdtorea loriy inimd ; dicéndu-se pe sine inteleptl,
att nebunitts i av mutatit mdarirea lui D-deit celit
nestricdaciositt intru aseménarea chipului omului
celui stricdciosu, si a pasérilorit, si a patrupedelorit,
st a celorit ce se tiréscit (Rom. I, 21—23).

Decl, pentru completarea cunoscinfel despre D-deu,
noi avemu si mijloculti supranaturalti, adicd revelatiunea
divind, coprinsd in Sf. Scriptura. Numal prin ajutorulit
revelatiunel divine omenirea a pututilt a-si limpedi cre-
dinta sa despre adevératuli D-dell, scapandi de pueri-
litatea credintel pidganismulul.

Mijloculd supranaturalil

D-dell nu a lasali pe omit numal cu simplele sale
puter] maérginite spre a dobindi cunoscinta despre



adevarit, ci pentru adevérurile mal inalle, care intrecit
puterile raliunei omenesct, D-delt a pust in ajutorullt
ormulul descoperirea, ce elit a ficulit omenirel prin
adesii s¢1 din timpmrile cele mai vechi; iar in cele mai
de pe urmit timpuri a descoperitt lumel adevérarile
inalte si adeverullt fiinfef sale prin insust finlit sei.
Mantuitorultt lisus  Christos, care a lualit corplt ome-
neselt, sioa venitt in lume, ca sd invele pe omil,
Apostolulit Paulte dice: Tu multe feluri si in mulle
timpurt de demultit D-deit vorbindit pdarinfilori
nostri prin profefi; in ilele acestea mai dupé urmd
a graitic aone intrw Fiulio (Ipr. 1. 1, 2\ Pe D-deit
aiment nw La védulit wici odata. Unulit ndscutit
Fiulit, care este in sinulit Taldalul, acela a spusit
(Joconw I, 18). Scimit ca Fiulit lui D-deit a veniti,
si ni-a datit noud lLuminare st pricepere, ca sd
cunascemit pe D-deit celit adevératit (loan 5, 20).

Nowe D-deit ni-a descoperitit prin Duliwliv séit
ca Duliudin tote le cérea si adincurile lui D-deit
(1 Cor. II, 10).

Din cele dise pind aci. se vede ¢ insusl Iiult Iul
D dett ne-a datit Jumind. eca sd cundscemit pe D-delt
dicénda: Spivitit este D-deit si cine se inchind lut se
cade sd se lnchine cu spivitulit si adeevérulit. Dect
acdésti cunoscinta este sizurd. neindoidsd si deajunsit
pentru omi, fiindit cu towllt guperiord atiitic sciintel
obtinute din studiutlt naturel, superiori sciintel, ce avea
lumea inainte de Christos.

Numirile lui D-dedi in s. Scripturd
levelatiunea divind. timdd unultt din cele mal de

ciipetenie 1mijléce pentru cundscerea lul D-det, esle ne-
cesarlt s avemi o speciald atenfiune asupra numi-



9
-1

rilorli, ce se datt Iuf Dumnedelt in s. Scriplurd; cict
din aceste numiri voml pulé infelege nu numai insu-
sirile san atributele lul D-dety, ci chiar fiinfa lul D-ded.

La profetulli Isaiea D-dell se numesce pe sine le-
hova: It suni leliova; acesta mi-esle numele (Isaiea
48, 8). Elie. adicd 7 dv=celit ce este; acesia este
nitmele aneit celit vecinicit; dice Domnali cittre Moise
la Horebt (Esire 3, [5,—15).

Amindoué aceste numir! insemnézi fiinfd prin esce-.
lentd, fiintd fard hotare. , .

Din explicafiunea s. Ioan Damaschinit numele Lliie,
4 v insemnézd ¢ liinta lui D-delt este o lmensilate
nesfirgitd si nemirginita de existenlia. Tolli azemenea
dice si s, Grigore leologully, cit D-ded este fiinti ne-
mérginita, care covirsesce orl-ce idee de fimpit si de
naturd. o o

In noullt Testamentd lisustt Christosit dice: Duliit
este D-deit (loan, 4, 24). Asemenea Aposlolulit Paul
dice: Dulitt este BDomnulit (2 Cor. 3, 17). Acesti
loctt altt sf. Scripturl revarsii o mare lumini asupra
cunoscinlel obtinuli prin studiala naturel, adica ne
face sd infelegemit cit D-dedt, in esenia sa, esle spirity,
nu czle fiin{a materiala, cum se credea in paganismu.

Din numirile citate mai sus resultd cit D-den este
gpiritit ¢t {iintd nemarginiti si perfecla, creatortt si
providentiatort alt infregulul universt.

Elohim este formatit din alah, ce inseminéza; fu
spdimintati, st expritnd spaima, {emerea sfintd a
spiritulul petrunsiu de cugetarea lui D-det. FFfohim este
D-deulit pe care-lit proclamii natura si consciinta, din
care causit iudeil jurall pe numele Idoliii.

Iehiova este numele revelafiunel positive.

Adonai inzemnézi Domnullt supremu, este Domnult
universulul.

El Sadai este D-deuln tare alai alianfel



o8

Tar Iehwova Sabaot este Domnulit (ostirilori) pute-
rilorlt cerescl.

In Nouli Testamentl, cu {0t deoschirea insemniirel,
acestor nume, ele se confundi, luindu-se unulit dreptu
altuli.

Atributele esentei lui D-deti

Simplitatea sait spiritualitaten lui D-dett

Cand vorbimit despre simplitatea satt spiritualitatea
lui D-deti, intelegemit ¢t D-det este fiintd fard de corpit
st prin urmare nesupusd simturilort nostre, fiinfa per-
fectd, nemateriald, necompusd din pdrfi, rationald
st desdvirgitit liberd.

Tolit ce esle materialll este marginiltt. Dar in Sf.
Scripturit D-dett dice despre sine: «4it se va ascunde
cineva intru cele ascunse si et nuw-lit voitt vedé
pre cliv? At nw wmpl el cerulit si pamintuli?
(leremea, 23—24) Fiinta corporali nu pote avé acésta
insusire. Duliit este D-deit, dice insusi lisus Chrislos,
(Toan, 4. 24).

D-deit nuw este asemenea aurulul sait argintulud,
st pietrel celet cioplite de mesterl si de gandulit
onmulul. (I'apl. 17, 29).

Intrantt modtt figuratit D-delt se numesce in Sf.
Scripturd  foctt si lumind, spre a se ardta puritatea
fiinfei lul D-deti. care nu sufere nimiclt impurl, ca si
aceste elemente fisice.

Spiritualitalea luil D-delt consizti nu numal in es-
cluderea ori-ciirel idei si compositiuni materiale. ci si
in escluderea ori-carei compositiuni rationale. In D-det
nu esfe gentt si varielale de specil, nu este intrinsullt
nici o despartire a insusirilorit esentiale. Acdsla des-



pértire o socotimii nol dupre a nésiri slibiciune; el
insd este o unitate si identitate perfectd. Sf. loan
Damaschinili dice : Dumnedeirea este simpld $i necont-
pusd. (Exdsowc msgl oic Spdoléion mistzmg, Carlea I, Capl
I, si X),

Sa dist mai susit cd Dumnedell este Spiriti. Cu-
vintullt Spiritd ne arati in moduli celi mail clari
esenta, substania satt natura lui D-dell cea incompreen-
sibild pentru nol. Nol nu cundéscemil de catii doué fe-
luri de substante : substanfe materiale, compuse, lip-
site de cunoscintd si inteligentd, si substanfe nema-
teriale, simple, spirituale, inzestrate mai multli saill
mai pulini cu facultatea de a cundsce si inlelege. Este
peste putinti s admilemt cd in D-delt este subslanti
materiald, cand in {éle operile sale din universit presie
tottt vedemii urmele rafiunel celel maf inalle, care facit
ca nol sii fimt incredintall, cd D-det este Spiriti.

Din diferitele locuri ale Sfintei Scripluri resulti:

1. C& ori-ce proprietdli necesare materiel sunt streine
de natura lul D-det. a) Ori-ce corpli este limilatli prin
spafit: D-dett nu esle limilatli prin nimicti, ci este pre-
sinte prelutindenl. <«dcela care se ascunde, dre se
ascunde de mine si et nu-lit védit ? Ore nw wmplu
elt cerulit st pdmintulit ?» (lerem. XXIII, 24 ; CXXXVIN
7—12). b) Totu corpultt are o formi delerminatd si
prin urmare péte fi represeniatii: D-delt n'are nicl o
formé sensibild, si de aceea in V. Testamen(li era oprilu
de a-ltt representa: «Cu cine veli face sa semene
D-dett si ce chipit il vefi da?» (Jzaie XL, 18—25).
¢) Corpullt omului este visibilll si supusti la diferite
schimbiirt, D-delt insa este invisibild, dice Paula, (Col 1,
15, 1 Tim. 1. 17, Rom. 1, 20) si niment ny l'a vé-
dutit. (loan, 1, 18, VI, 46); nimeni dintre omeni nu
a védutin st nu-lit pdte vedé. (1. Tim. VI, 16).



40

«Taliln luminel nu pole pritmi schimbdary, nict mnd-
carie umbrd de schimbare. (facov, 1. 17).

d) Ori-ce corplt fiindit compustt de pir{l esle supusit
la dezcompunere st slriciiciune. D- (leu insd esle recele
nemuritortt alit vécurilorit. (L Tim. 1) 17). si piganii
sunt reproball. pentru ¢t alt schimbalit onorea. care
nu se cuvine de citt lai D-del celui necovuptibilin la
chipulit celtv coruptibiliv altt omuluy, la figuri de pasér,
de patrupede st de sipl. (Rom. 1, 23).

1. In ccle precedente sat ardtatit locur! din Sfinta
Scripturd, prin care se négd lal D-dett nsusii male-
rinle; in cele urmildre, nsid e vortt enumcra (ole lo-
curile Seripturei, prin care se ablribue Int D-dell insu-
sitf, ce nu poti i de catit ale Qpirilulm

1) 1 se alribue consciinfd de sine si de persona-
litaica sa. <5t sunt D-deuldt wuicit, si 1 este al-
tnlit ca mives. (Deut XXX 39: Ex. XX, 2, 3).
Fo sunta Domnuliy, Bt suntic eelit dlinféiin st celt
din wmd (Is. NXLL 40 NXLVHL 12). Iio sunt alfa
Siohiega, ~)'(cpufulu si sfir °mdu (lice D-lit D-dlett,
care este. cra si tr ehite s fie, Az‘olupuz‘fuuculu

2y Rajlune: Adinculin eistieriilord, uz*ﬂlcpuzuzcz
si sumwz lut D-deit, catit de nepatrunse suntit ju-
dec atile Tale si necoprinse cdile tale. (Rom. X1 33, 34,

3 Libertate: Donnndie a facutie totit ce o voitit
nocera siopre pdminiit: pire ware siin tote adin-
cinrile. (= CXXXNIV. 6): Elit face totit Iurrulz‘f dupre
plannlic si consilindin vointel sale (Kfes. 1, 11). L
suntie cire iinoveck. (Deul. NXXXIL 400 Dup}c ciiin
Taldliv ave vidla intra sive. asa a datic si Iiulud
s aibd victa infrwe siie. (loan 1V, 26).

Prin urmare »ecrearec, neinceperea, rvemateria-
Litatea, nemurirvea, ecternitatea. puterea creatore,
suntit aliibule ezenliale ale lui D- deit. si ele sunl unt
tottt Indivisibilit, care este D et



41

Dacit in SI. Seripturd sunt locuri prin care se alri-
bue lul D-deli membre ca ale omului; acésta nu in-
sernuézd cit in realilate este asa; ci-insemnézi ci se
intrebuintézi terment in vorbire potrivitlt cu infelegerea
nostrd, care suntem obicinuili a ne servi de acesti
terment, cind vorbimit despre omeni. Dacit esle disit
cd omulll este creallt dupre chipul si azeménarea lui
D-detr, acésta esle distt in privinta puterilorli  sulle-
lescl, cu care csle Inzesfrald omulll. lar nu in privint
corpuiul.”

Parintil hisericef, in generall, all respinst antiropo-
morfismaulit ; totu-d'a-una l'alt consideratit ca o eresie
si biserica toti-d’a-una a {inuti siricti doclrina des-
pre spiritualitatea lut D-detl, expunénd-o in cirlile sule
liturgice.
~ Prin urmare, Spiritulit absolulit esclndéndu orl-ce
idee de materialitale, ori-ce composiliune de elemente
corporale, de formd, de gent, de accidentl, acézla
este ideea si atribulullt simplifate.

Independenta

D-deil este spiritt de sine existentit; nu depinde
de nimeni si de nimict fiinta sa. I'iinfa si tole insu-
sirile zale le are de la sine si prin sine; in acésta sla
independenta lual D-deti. Aceslit alvibulii este de o mare
insemnitate si mintea limpede a omului esle f{inuta
strictlt de a recundsce zcészla insusire ca [orte necesara-
si caracleristicit pentru flinfa lui D-dett. In natwra si
in ordinea fiinielor din lume, acésld insugire rafiunea
nu o gisesce: rafiunea nosird dar nar pulé intelege
acestlt atributii. dacit eld nicakl nar avé o realitate.
Dar D-delt revelandu-si ac¢sta insusive, spivitullt omulut



sa linistith veédéndit c& independenta existd tocmal
in acela, care esle si isvorulli, si posesorul el

In sf. Scriplurd sunt mulle locuri din care putemit
infelege independen{a lul D-deli. «Sd sciti, s credefi
st s cundscefi; (ice Domnulit. ca et sunt, i
mai inaiite de mine wWa fostit allit D-deit (Is. 43,
10). Eit sunt inldite i et dupd acestea; afard de
mine ny este D-detr (Isaica 44, 6).

Elt n’are trebuinti de nicl un ajutort streint, ci din
contrit di tuturorit tote. <«D-deut, dice sf. Scriplurad,
care a [fdcutit lumea si totit ce este in lume,
si care este Domnulit cerului si alit pdmintulul,
nu locuesce in temple, zidite de mdna omenilori,
st elit nw este onoratit de lucrulit mdinet dmenilor,
ca cum ar avé trebuinid de ceva; elit, care dd
Lulurorit vidla, respiratiunea si téte lucrurile». (Act.
XVIL 24, 35; Is. XL, 28). In notinsd, din momentulil
ce nu pulemit singmi a indeplini ceva, se destéptit sen-
timentultt dependentel de o existeniit streinit. St Serip-
furd insd ne incredin{éza, ci in D-delt nu este nimictt
streinli, care si-I pold comunica ceva, ori in privinla
existentel si perfectiunef, orf in privinla lucrdrel.

«Cine « ajutatic spivitidui D-lui? Cine "i-a dati
lui sfatie? Cine la invatatit ce trebue sd jacd ? Pe
cine a consultatit? Cine la tnvdafativ: Chne 'i-a
ardtativ calea justitict? Cine i-a dalit darulitsciinfei?
Cine’i-a descliistt calea infelepciunei ® (Is. 40, 13—11).

Cine i-a datit (1l ceva intdin, ca sd cérd resplatd?
Totit este de la sine, tolit este prin sine, totit este
in sine (Rom. X1, 35, 306).

Sf. loan Chrizostom (asupra Psal. 14), dice: <& 9z
shoyizg ob Saitay, a0l ydmTes duiy Siiz e T Dalas == D-deulit
binecuvintdirel ware trebuintd nict de daru. cdct
Divinulia nu este in lipsa.

Augustintt (Cortea  LXXXII, quaest. 22) dice: Ubi



43

nulla indigentia, nulla necessitas; ubi nullus de-
fectus, nulla indigentia; nullus autemn defectus in
Deo; nulla ergo necessitas.

Sf. Toan Damaschin dice: D-delt este fiinta inde-
pendentd, absolutd, a totll puternicd, datitore de viéts,
o putere, care dominii io6te, exercitindli un imperiti
nesfirsitil; este o forld, cireia nu se péte opune nimict,
care stabilesce totl sefil si {6te rangurile si care este
peste tote (Exdeoc smptPis mept i dpdedcion mistzws Cart.
I, 14 si 8).

D-det existdndll prin sine, fiindi creatortt si stipint
suveranlt a lotl ce esistdi, ratiunea umani este nece-
sitatdi de a recundsce, ci D-delt este independentit.

Imensitatea si omnipresenta lui D-ded

D-det, flindtt spiritit purlt si in acelas timpt énfiniti
din tote punctele de vedere, nu pote {i supust la nicl
o limilatiune de spafitt si de timp; ci umple totit cu
fiinfa sa. Acésla esle imensitatea, ca alributt ala lui
D-deti. $i dacd D-dett umple tollt cu fiinta sa, neapirall
cii el esle presinte in toti loculnl si la totd fiiinta;
acésta este omnipresenfa divind. D-deft dar este pre-
tutindeni; in totu locultt si in tollt timpuli.

Imensitatea si omnipresenfa lui D-dett se invede-
réza prin urmatorele locurl ale sf. Scripturi: <40 2w
wmplie et cerulit i pdnintulit, dice Domnulll (Terem.
23, 23, 24). Aut ascunde-se va cine-va unde-va si
et nu-lit voity vedé pre elit? (Ibidem). Iar profetull
Davidu dice: «Unde mé wvoitt duce de la Duhuli
teit st de la fata ta unde voiit fugi? De mé voii
sut in cerit, ti acolo esti; de mé voitt pogori in
tadit, tu de fatd esti; de voiit luw aripile mele de
diminéta st meé voin salaslui la marginile mdrel si



44
acolo wmdana ta mé va povdfui si mcé va tiné drépla
tee (Psal. 188, 7-—10).

Solomonit dice, in rugicianea sa: «Dacd cerulit gi
ceruliv ceruvilord nw te pote coprinde, cu cdlit mai
pulinit acesla casda, ce am giditin (UL Reg. Vill, 27
conl. I, Parolip VL 18).

lisus Chiristos vorbind cu Samaritana, la intrebarea
ci: unde trebue a se incivina i D-deit ? i respunde
¢t ova veni tumpuallt, cand weicl dn Garizim, nict in
devusalim e se vor dnchina v D-en, ci inchi-
ndlorit ccl adevérafi se covit inchina cuw spiritulit si
cw adeccralit>. prin care lasid a se infelese ci prelulin-
dent se vorit puld inchina cu spivitula st cu adeveruli,

Parintii st invelidorit bisericel Invalandn despre imen-
sttatea si omnipresenta luf D-deit. att cautatd si inlature
st erovile ce ar li putullt sa se hwiseze pe lingd ideea
acestel insusil. Asl-lelt el at explicatt, ed dacit D-delt
ezle Imen=it st presinle pretulindent, acésta nu insem-
nézi o estindere satv dilatefinne a esentel sale, cum
ar fia acrulul, @ lamined; cicd esenla lui este nema-
terialids ¢l ellt esle totit prefutindent si in tolt locult,
Pentru D-dett tol universullt este unit punctit geome-
(vieti, care nare nici o intindere st nicl o dimensiune,

SLoToanlt Damaschint dice : «Se cuvine sa sciunit
cid D-deit st ave parti; totit se afla pretutindinea
st in infreginie : nu petrece cu vre-o parte in cutare
loct ca cwmn sar despar(i azemenea corpuriloiit: ci
exle lollt in (ole st tolh mal presusit de tote. (Lapu-
nerea cred. ort.. cart. I, Cap. NiH).

Eternitatea

Cind dicemit cit D-delt este elernti, acdsta inzem-

nézi ¢d D-delt nare nict incepulit nici sfivsitt alt exis-



45

tenfel sale si este independentt de ori-ce conditiune
de timpti. Acestit atributd altt lui D-deit se invedercéza
prin urmatorele locurt din Si. Scripturid: Ddnne, scd-
pare te-al faculit noudé in nénmt si in némit; mai
inainte de ce sait facutds muntii si s'a ziditit pd-
mintulit st lumea, st din véeilt pind in véeit {u est.
(Ps. 89, 1, 2. 3). Sfintit, Sfi.tir, Sfintit, Domnulit
D-deit Atofputerniculir, celiv ce era si este si celit
ce va s fie. (Apocal. 4, 8).

Apostolulit Paulit ilt numesce singurit, care are
nemurire (0 psvs yov adavasizv. (1 Thn. 6, 16).

Naci si fiintele create all nemurire, ele nu sunta
si fird inceputii; D-delt insit esle si fard incepullt si
fard sfirsito. '

Pentru D-deli nu este nicl frecutll, nici presinte,
nici vittorti; pentrir elli (6{a alernitalea este una timpit
presinte. Dec aceea dice Scriplura: «O0 mie de ani
inaintea ochitlorit té, Dowmne, ca diva de ieri. care
e {recutit». (Ps. 89, 0); far Aposlolultt Pelru dice :
«O0 di naintea Donundui este ct o mie de ani,
st 0o mie de anl, ca o diy. (2 Petr. 3, 8).

Sfintil parinii al bisericet explicd eternitatea lul D-dett
ast-felii: «Ea nu este, cum si-o represinta de ordinarit
unil omeni. o curgere de limpt fard inceputa si [ard
sfirsith. formata de o canfilate nenu nérata de parly,
care s'ar succedl fardl Inlrerupere si prin urmare ne-
cesarmente compusi de unit treculd, presinte si viitorlt;
ci este, cum s'a distt mai sustt unl presinte constanti,
invariahilii. Ast-feld S[. Grigorie Teologul dice: D deut
a fostit totit- d’'a-una, va fi totit-d’a-una. sait mai
bine, elit este toti-d’a-una, ca unlt oceantt indeliniti
de existin{a si fard marginl.



46

Imutabilitatea

Imutalitatea este un atributit alt lul D-deti. in vir-
tutea ciruia el rémane acelastt (Gus:42)ym0; = Immula-
bilis) in esenta, in forlele si perlectiunile sale, ca si in
determinatiunile si actele sale.

S. Scriptura  descriindl acesttt alributiy, inliturd de
la D-det {ote schimbarile, ce se observi la oml. D-dew
ni este ca omulit spre a fi capabilt de a minli, nice
ca finlit omulud, spre a fi supus schimbirel (Num., XX11
19). Acela care trivumfda in Israilit, nuva ierta, va
rémdane inflexibilit, fard a se cdi de ce a fdeutit;
cdct nw este omit spre a se cdi (1 Regi XV, 29).

Inima omului are diferite cugetdri, dar vointa
Dovunului va vémdane tave (Prov. XIV, 21).

Dintrw inceputit, tw Dowmne, ai intemelatit pd-
mintuli, st cerurile sunt lucrulit mdinilorit tale.
Acelea vor peri, iar tu vel rémdané in eternitate.
Acelea se vor ‘invechi; ca o haind le vel schimba
st vorit fi schimbate; iar fu esti acelas si anii
ter nu se vor sfirse (Ps. c. 1,26, 28, Ebret 1, 11, 12).

Parintiii  bisericel esplicalt imutabilitatea lul D-delt
in acestt modit: Mutabilitatea unel fiinfe negresitit
este insotitd de o serie sait succesiitie de stari di-
ferite; dar in D-deit w'arit puté avé locit mnici
serie, nick succesiwe, pentru cd este eternit (Tertul
adeversus Prax). Din mutabilitatea unel fiinte resulti
o schimbare in bine, sali réit; dar in D-delt este im-
posibili @ se admite una satt alta; cici el este per-
fectn. Schimbarea pole a se opera prin achisitiune, orl
spolia{iune; dar in D-dett achisiliune salt spoliatiune
sunt lucrur! imposibile; cicl D-dett este imensit si ne-
materialt (Grigore de Nisa in Psalm. tract. Il cap. 4
pagina 298 edit. Morel; contra Eunomiwm orat. XII.



47

August, de Civitate Dei liber X1. cap. 10. Damaschin
Expunerea cred cart. I, 8).

Ratiunea umani nu pdte a nu admite si recunosce
imutabilitatea divind; chiar anticitatea pagani, prin
vocea inteleptilor vechl recunoscea acésta.

Infinitatea lui D-deit. Numindi pe D-del infiniti,
insemnézi cit Elu este nu numal fird nici o limitd si
fard nici uni defectu sall imperfecliune, ci ci eli po-
sedd tolid perfecliunea in gradultl cell mal inaltd, (isn-
finite perfectus).

1) Sf. Scripturd ne infatiséza acesti atributu in doué
moduurf diferite : une-ori vorbesce despre D-dett in modi
absolutli; alte orf llt compard cu cele-l-alte fiinie;
dar si intrunt castt si in allultt infafigézi acestt atri-
buta forte clarit si cu multa putere.

Astfelt Sf. Scripturda dice: «D-deit esle lumind si
in Elit nw este intunericii». (1 loan, 1. 4). «I7ifi
perfecti cum si tatdlit vostru celit cerescit este per-
fectit». (Mal. V, 48): «Mare este Domnulit si vied-
niclt de a [i ldudatit si mdrirea sa nu are hotaris.
(Ps. CXLIVX, 5).

Iati D-deultt nostru mare esle; Eli covirsesce
sclinta nostrd, si anil s nu se potlt numéra. (loanl
XXXVI, 26).

Domnulit nostrie este cu adevdiratii mare, pute-
rea sa este infinitd si intelepciunea sa ware ho-
tari. (Ps. CXLVI, 3).

D-deuliy marivel a tunate, Domnulit sa fdcuti
auditit preste ape multe. (Ps. XXVIII, 3).

Gloriea sa este peste ceruri. (Ps. CXII. 4).

Totit pamintuli este plinit de mdrivea [ui.
(Isaiea, VI, 3).

Dar marirea si gloriea la D-dett nu sunta alti-ceva
de catll inses! perfectiunile sale, consecmnfa insepara-
bili sall manifestatiunea acestorit perfectiuni.



0

S

Comparinda pe D-dett cu cele-l-alte fiinte nu gi-
sesce nicl una. care s fie asemenea Jul.  «Donmne.
ciite esle asemenea tie». (Pz. XXXIV, 10).

«Dwannedeulit cerurilorit. Domnulit Domnilorit,
Duwmnededt marve. pufernicit si infricosatit». (Deuler,
N, 17); Regele Regilora si Domnulic Domnilorit.
(1, Tim. VI, 15).

Une-or1 St. Seripturid represinti perfectiunile ful D-det
asa de marl, in cit inaintea lort. perfectiunile celort-
l-alte fiinte parl a se plerde: Aslfelt, ea ilii numesce
nu nwnal pufernicit. ci singiri pifernicet. (1 Tim.
VI, 15): aee wmal bunit. ¢t siiopirit bundt, (Mare.
X, 18); nu numat Sfinti, et sivguari Sfinti. (1 Reai
11, 2); nu numat infeleptit, ci singurit inteleptit.
(1 Tin. VI 16); nu numai nemuritorit, c¢i singurit,
care are newrivea. (1 Tim. VI 16).

In fine ci cele-l-alle fiinte nu suntit nimiclt in com-
parafiune cu marirea nfinitd a lui D-detu

Atotili-puterniciea

Sub numele de Alotit-puternicie, ca afributlt ali
lut D-det, intelegemit puterea Iui nelimitald de a crea
lotii st de a tiné loti suptit a =a slapinire.

St Seripturd atestd Atotit-puterniciea lui D-cdelt prin
urmatorele locur :

«Tite suntit cw putintd la D-deit>. (Luca 1, 37).
D-deit este mare si Atotii-puternict: Elit este mare
in sfaturile sale, tave prin minunile si semiele sale
Elt este Stapinitorulit supremit alit tutorit Liccru-
rilorit; Domndie celit cu wime mare. (loan XXXIJ,
18, 20: 11 Cor. VI, 18. Ap. XXV, 7).

In particulart Sf. Scripturit vepresinta onmuipotenta
in crealiune: <«D-deit @ disit s@ fie lwmind $i sa



40

fdcutii lumindg». (Facere I, 3). = Llit a distt si idte
lucrurile sa facubir; Ell a porunciti si tote al
crealli. (Ps. XXXU, 9). Prin cuvintulit Domnniui
cerurile sait intdritit si prin sufloavea qured lud
a produsit tdta armata cerurilovi. (Ps. XXXII, 6;
leremiea XXXII, 7). _

Pe de alta parte 3. Scripturd represintd ingrijirea
lui D-dett de lume prin puterea ce exercili asupra
tulorit lacrurilor :

«Tole creaturile asicptd de la Tine, sd le dai
lorit hrand le vreme. Cdnd tw le dail, ele adund,
si cind deschidi mdna ta tole se wwmpli de bund-
tatea ta; tar cand tw vel intdrece fala ta, tote se
vortt turbura. Luc-vei duhuli lorit st se wvora
sfirsi st tote wvorit peri gi se wvorit intdree in pul-
bere. Trimite~vei dululit {81 & se vorit crea gi vel
innot tola fata pamintului. (Ps. ClT, 26—31). 4 Ta
este marivea, puterca. gloriew $i vicloriea; ,{ze se
cuvine laudd; cdci lotit ce esle T cerit si pre pa-
mintie alit {¢i este; fie se cuvine a impdrdafi si tu
esti mai presusi de toft Domnid. Tu at puterea
suverand peste ldte creaturile, puterea si az(t:n i-
tatea suntit in mdinile tale». (Pav. XNIX, 11 si 12
Deut. X, 17; 1 Tim. VI, 15; Ap. XVII, 14. Col. H, 14,
Ebr. 1, 3). '

« (’we este D-clett mare, ca D- deulu nostru; tu esti
D-deit, care /aci minuni. (Ps. LX) VI 13, 1-_L. Conf.
LXXXV. 11); care cauli spre pamintir si-lit faci
de se cutremurda ; care atingl munfit si fumeg».
(Ps. ClH, 32).

D- deu a alesit pre cel wmai putini infeleplt ai
lumel spre a confunda pre cel intelepti elit a alesit
pre cel slabl spre a confunda pre cel pulernici;
elit a alesit pre cel mal fdrd de prefit si mai des-
prefuili si ceen ce nu era nimicit spre a distruge

4



ol

ceeq ce era; ca nimeni sd nu se mdndréscd inain-
tea lut. (1 Cor. 1,27, 29). lisustt Christosti frebue a
impirti pinit ce D-delt a pusit supt piciorele sale
pe tofi inimicii sci. (dbidem XV, 25). «Lit le dait
victd eternd si ele 1w vorit peri in véctt gt niment
nw le va rapi din mdinile mele». (loan, X, 28).

Doctrina despre omnipotenfa lul D-dett a fostit in
generalt recunoscutit tolt-d’a-una; si de aceea pariniil
bizericel alt credutlit de prisosit si o mai demonstre.
« Ardtati-mi—dice Augustinti,—nit wnwt crestini. saii
Judeit, c¢i chiar win pdgdanit, adoratorit «lit ido-
Lilovit si servitort alit demonulul, care sd 1w mr-
turisésea ca D-deit este Atotii-puternicit? (Sermo.
CXXXIXC. 2).

Meditandtt profundit ideea despre Tiinta cu totult
perfectd st mlinitd st a fimlel ce existd prin sine in-
sisi. unleualit isvorlt de viétd st de pulere pentru totl
ce exislil; pe de alta parte privindt mirivea si imen-
sitalea universulul, creatlit si loti-d'a-una conservatlt de
D-dett, raliunea nodslri este adusid firesce la convin-
gerea despre Atotu-puterniciea Creatorulul.

Atributele inteligentel lui D-ded

Inlelicenta lul D-delt se poéte examina din punct
de vedere teoreticti, adici in sine Insisi, si din puncta
de vedere practici. adicd in raporti cu operile sale.
Prin examinarea din casulll intdit ne facemit idee
despre omuisciinta lul D-delt; lar in casullt alt doilea,
intelegemn suverana infelepciune a lul D-deti.

Ommnisciinta. Miarturisindi cit D-delt exte fiintd, care
scie téte: ommniscius, prin acésta mirtarisimt ci D-dett
nu numal scie totQ, ci cit el scie tolll in modit perfectu.

Sf. Scripturd espune in modit detaliatn obiectele



sciintet Iuf D-dett. Ea atesti cit ellt scie si in parti-
culartl, ci se cundsce pe Sine si cundsce tolit ce este
afard din ellt; ea cundsce {otil ce este posibilit si totit
ce existd realit; trecutull, presentultt st viitoruli.

D-deit este mat mare de cdatit inimo nistrd si
elit scie totit. (1, toan, I, 20). Nimeni nu cundsce
pe Fiulit de catd Tataln, dupre cum nimeni au
cundsce pe Tatdlit de cdalit namad Fiulit, (Mat. X1, 27).
Cine cundsce ce este i omit de cdatit spivitulit
omului, care este intr'insulit ? Totidt aso nimend nu
cunadsce ceeq ce este in D-deit de cdtit spiritulic lu¥
D-deir. (1 Cor 1I, 11).

«Nict o oreatm'co nu-i este ascunsd; lotit este
goltt si descoperitit inaintea ochilori Aceluia, des-
pre care wvorbima. (Ebr. 1V, 13)». Inima tutorn
menilorit este nepétrunsda; cine wva puté so cu-
ndscd ? L, Domwulet pélrundi inimile si rdrun-
chiz. (Ter. XVII, 9, 10). Démmne. tww cunosct inimile
tuiuror o’memeorzc, (Ac. 1, 24, XV, 8). Rdga pre
Tataliy téit in ascunsit si Tatalic téir, care vede 1
ascunsii, 8 va respldti tie la avdtare. (Mat. VI, 6).

D-det cunésce secretulin: D-deit cundsce opera so
din tota eternitatea. (Act. XV, 18); vo veni diua,
cand Dommnulit trebite sd judece liumea dupre drep-
tate. (Act. XVII, 31). Elt va aduce lolumind ceea
ce este ascunstt in intunericit si va descoperi cele
mai secrete cugetdry aleinimilorit ndstre (1 cor.
IV, B) si va da fie-ciruia dupre faptele sale (Rom. 11 6).
D-dewr cundsce presintele: Ll reveld lucrurile cele
mal profunde si cele mai ascunse, cuirdsce ceea
ce este in intunericit st in It se gdasesce adeve-
rata honindg (Dan. JT 92).

B sunt D-dett st nw este altit D-deit afard de
mine. K rtnzmm de lat inceputit ceca ce nu trebue
a veni de catit la sfirsitulit secolelorit (Isaiea XLV, 9).



52

Tatalit vostru scie de ce avefi frebuinfd incinte
de a cere vol (Mal. VI 8).

Sciinta lut D-deti se deosibesce de sciinla ndstra
omencéscit : Nol dobindimt cunoscinte despre lucrurl,
pe care nu le am cunoscullt mat painle ; D-det insé
scie lotit din elerailate. D-delt cundsce opera sa din
cternitate. Nol cundscemit lucrurile gradatit st suc-
cesivil; D=deit Insd cunosce pe tote de odatd. D-delt
estc mal mare de cild inima nostra; elt scie {oth (1
Toan 1, 20). :

Noi dobindiml cunoscinie prin siinfurl, care ne aducit
impresiunt de la obiecle; prin imaginatiune, care re-
presinti iinaginile obiectelor; prin inemorie, care con-
ervit imaginile precedente st prin ratiune, care face
rationamentele st deducliunile sale. D-delt scie si vede
totit imediatit: trecutully, presintele si viitorula si n'are
{rebuinti de nicl untt mijloctt. ;

Pavinfit bizericel nu nwmal at atestatit despre om-
nesciinfa Tui D-ded, dar incd el alt cautat si-st ex-
plice pe ce se intemeézd acesll atributi.

Dionisit Aviopagitalit si Pantenu dictt ¢d D-delt este
omniscientlt penlru ci este creatortt si tofultt depinde
de el

Augustin dice cit D-delt are in infeligenta sa ideile
futuror tucrurilor. Iar Irenelt {(adversus haereses) si
Minucivs Felix (in Octav. XXXI) dictt cit D-detu este
omniscienta. fingti-cit este pretutindin! presinte imediati.

tel i 3
Intelepciunea supremd

Idecea. ce nol avemi despre infelepciunea supremi
a lul D-den, se pote defini ast-fel: Intelepciunea Iul
D-dett este cunoscinta perfectd a celorit mal bune sco-

pwl st a celor mal bune mijloce; este inteligenta cea



mal perfecld, care are in a sa posesiune modulil de a
aplica mijlécele cele mal bune pentru alingerea sco-
purilorit celort maf bune. Acésta negresill, nu este
altceva de citl omnisciinia sal inteligenla divind din
puncill de. vedere practicti. Pentru acésla Sf Grigore
teologulli tn simbolulil séil dice: este unit singurtt D-dett
tetdlin Cuvintulul ot olit infelepciunel supreme,
wnty singurie Domnit, D-deit din D-deqt, .. intelep-
ciune, care coprinde tof.

Sf. Seripturd ne ram‘eqinm pe D-deti ca filnld cu
totuln perfectd, In care resida infelepciunea si puterea,
care posedd sfatulll st mtehge'ltu (IO\ u, X1I, 13). «Daced
vre wndt dintre 1107 esfe lipsitd de inlelepciune, s@
céra de la D-delt, care ditaluror darurile sale fivd
sd tnfrunteze st infelepciunea i sz vada, Tacov 1, D)y
Dot da dnfelepcivnea st din guva st 252 piu-
devia si sciinfa. (Proverb. 'I, 8; l)an I, 21). O adin-
culid vistieriilovu Litfelepeinnel si sciinfel fui D- dewt!
Cahir de necuprinse sunf judec g‘ le tule st sie pd-
trunse cdile tale! (Rom. X, 53

Slinff pirin{l si invﬁ.gi’ttou al bisericel asemenca
arald dupre cuvintalit lnl D-deit trisurile infelepeiunel
supreme: in organisaliunea universulal in genorall, a
soreiul, a lanel si a stelelort O, a acrglul. a apel st a
piamintulul, a veg:x.aluor si animaleler cic.  Ast-lellt
St. Vasile celt mare dice : «o singurd iérbd, un sin-
gurit fivit de iérda, rot de cjititsi spre ¢ observa
iote cligetarea prin escnenslit avtel infinite, cave
a presidatit 1o formalivneca sa.

Dac suntem cu atenfinne cellt pulinit asupra un-
ghiilord fomului). dice sf. Chrisostom, descoperiniit ird-
surile huninose ale infelepeiunei  divine, sait i
Jorma loret, sait in substanta lovit, sait in dispo-
sitiunea lora.

O singurid arunciturd de ochl asupra universulul,

N
)
1

iy



ol
dupre cum s’a dislt, este de ajunsit spre a convinge
raliunca umanid despre suprema infelepciune a celui
Atott  pulernicti, dupre cum dice insust Aristotela
(I1sica cart. 1, cap. 8),

Atributele vointel Ivi D-deti

Voinla lul D-delt se pote considera din doué puncie
de vedere: salt in sine, salt in raporiulii el cu crea-
turile.

In sine consideralid vointa lul D-delt se presintd cu
totulir Liberd; iar in raportit cu activitatea sa, cu totulit
santa sibund, in gradulit celit ma¥ inaltit, atiti catre
fiinlele rafionale cat si calre cele nerafionale.

Principalele altribute ale lul D-dett sunt: libertate
nelimitata, sanctitate perfectd. bundlate ne&/ir;itd
desdeé mz‘a veracitate. fidelitale si justifie supremd.

Libertalea supremd. D-dett esle libert in modi
absolutt, pentru e elt nu este constrinstt prin nici o
necesitale exteriora sai interiora,

Tota activitatea divind atirna de la inalta sa raliune
s1 de la sfatult vointel sale, cum dice Apostolulin (Iifes.
I, 16). Eli alege ce voesce: si ceea ce alege, realiséza
dupre cum VOCQCt De aceea confesiunea ortodoxa a
lui P. Movila dice: Imperiula supremit si a tolit puter-
niciea lul D- jeu Yait alle hotare de calit vointa si
huna sa plicere; si prin acéstd ratiune ela nu face tott
ceea ce pote; dar nu face si nu pole face de cith
ceea ce voesce. (Confes. ort. art. 1, rep. la cest. 14).

S. Scripturd dice despre libertatea lut D-dett: <«Eli
face tot dupre planuli si sfatultt vointei sale». (Efes.
I, 16). «At nu se vindu doué pasérl pe unt obolt ?
si cu tdle acestea nici una nu cade pe paménta fard
volea latdtui vostruz (Mat. X, 29, 31).



>~
BB

lisus Christos s'a datit pe sine pentru pécatele
nostre spre a ne scote din coruptiunea wveaculuid
presenitt, dupre voinfa lui D-deit Tatdlit, cdruia se
cuvine gloriea in wvecit vecilor (Galat. 1, 4, 5).

Parinlil bisericei: DBasililt cel mare, Ireneti, Ipoliti,
Epiianitt efc. si in specialli, S{. Toan Damaschintt de-
monstri liberfatea lui D-deti. Cel mal din nainte périnti
demonstralt libertatea divind, cind combiiteatt erorile
piganilor i ale ercticilorti, care suslineall ci D-delt
este supustt destinulul, si cénd voiali si arate in ce
consistd adevérata imagine a lui D-deli in omil.

SI. Toan Damaschini dice: «Dacii omulll a {ostii creallt
dupre chipulli lul D-detl. care este Fiinti {ericitd absolutu
si exislentd si ca D-deirea este liberd si posedd vointa
prin esenfa sa, atuncl omull ca imagine a lui D-delt
este liberlt prin esenia sa si posedd voinli (Kxp. exucta
a credinfel ort, cartea IIl. cap. 14).

In fine, daci D-delt este spiritti perfectl, independent,
si a tolll puternicl, ratiunea nostrd chiar este silita de
a recunosce ci Llu este libertt in gradul celit mal inaltin

Dacid omuln, mmaginea Iul D-detl, esle libert. dar
isvorullt libertitel si independentel pote si nu fie libera ?

Sanctitatea perfectd. Cand dicemit ci D-det este
sfintli, intelegemu, ci Eli este cu desivérsire curatt
de ori-ce pécatlt; cd el nu pote pécilui si ci in tote
actiunile sale urésce reult si iubesce binele, in tole
actiunile sale.

Lumind este D-deit. dice Sf. Scriplurd, si infunericit
nu este intru el (I, Ioan, 1, 5).

Nimen? ispitindu-se sa nu dicd: mé ispitescit de
la D-deit; cdci D-deit nw este ispititit de rele, nict
nwe 1spitesce pe nimeni (lacoviy, I, 13).

Sanclitatea lui D-dett nu esle ca a fiinfelort create.
Elu este sfinti prin esenta sa proprie. Cele-l-alle fiinte
nu potlt devenisfinte de céatia prin cooperatiune divina.



06
De aceca Ciril din Ierusalim (Catehes. V, No. 19), dice:
«Unulit este sfintii intradevéra, sfintit prin natura
sy n e tolit asa siocuw not: wol wi switews sfinti de
catit pirin conngnicare, priv cultiv si prin rugdcine.

Justitiea suprema

Sub numele de justiiie supremd infelegemit unti
atributi altt lut D-ded, in virtutea caruia I8t resphitesce
creaturiiorit sale morale, fie-ciirein dupre merilele sali
faplele sale, adici recompens¢zii pe cel buni sipedepsesce
pe cel el

Patrivhulit Aveaim, ruginda-se, ca gd nu piérdd
Sodoma, exprimit linn )uk st corectd idea despre justitiea
Jul “-dou « N1, negresitit, nu vel pierde pe celit dreptll
cu coli :zc,’c’gz'u;(.',' st confundi pe cel buni cu
cel ol dedsta purture et se2 cuvine in nick
Wt wodd, si judecdada oty prminiulit nuw vel
prle esercitae o ast-felit de jurlccmu {Gen. XVII,
200 D-deit este judecalorin dreplin, tave i pacientl
(D= VL ). Dreplit este Do m’z(lzr i tote caile
sale. CXEIV, 1730 i va ]mle\a toti pimmlulu cut
ecilaie; olit va judeca poporele cu justitie. {(IN, 8.
LXVL 213 ’

fizas Christos dice o JIulid amdud va vent cu
glorioa Fatalid séin cie ingerit s, sl atuncl elit
v da fle-cayue 171!1)3'0 /‘r(p{c?c sale (Mat. XVI, 27);

D-den o do fie-ccidia dupre faptele sale..., cdcl
elr e ecauld in fute duenilordl. (Rom. (L 6, 11.
Gal Il 61 Efes. VI 95 col. 1L 25)%,

Elt va bine-cuvinta (zl.se]e celorit  drepty, (proverb.
HL 83).

Ap. Paul dice: «Lupta cea buni m'ami luplatu.

{"1

calea anll saversitn, credinty amit pizit; nu-mi vé-



v
Jd

mane de cilil sd asteptit cununa dreptitlel, care mi-esle
paslrati, pe care Domnulli, ca uni dreptn judecitorlt
mio va da in acea (i, st nu numai mie, ci si lu-
turortt acelora, care iubescll venirea sa. (Tim, 1V, 7,
8). «D-delt nu esle nedreplit ca sit uite bunele vostre faple
si carilatea ce alli doveditt prin asistenlele, ce all
ficutli in numele meQ si pe care le facegl sfintilort
(Tim. VI, 10).

Fie-care va primi de la Domnultt r
ce a [acutlt, fie robt, satt libert (Kfes. VI,
Rom. ii, 6).

In fine, s. Scripturi afirmd Intrunlt modi positiv
ci D-dett pedepsesce sall va pedepsi pe picittost pentru
pém‘ele lortt; ea ne infialiséza pe de o parle alilea
pedepse aplicale omului pentru nécatll, ca gonirea din
Railt, potepull, Sodoma, restigniren fullisus penteu nae;
iar pe de altd parle venirea a doua, ca sl resplidésci
celorlt buni si drenll, cina va dice: wenifi bine-ci
vinfali pdrintelui meit elc., ia I‘CGIOIUI I le va <]1£e:
duceli-vé ce la mine efc.

I Dacit D-deit pedepsesce pe cel ¢l prin acésta
nu conlradice seenidiginite s Dundiale; ciel ideca
dréptiL si corectd despre D-delt sie frapune a-1 recundsce
nu numal bundéateq, dar s justifieq. Bondlalea lul
D-dett este {ot-d'a-una justy, sl jm-‘iiz‘mo tob-rla-una
bund. El0 ne pedepszesce nu de manie, ci cu hunitlate
spre a ne corige, ca unit paviele ; si de aceen pec‘en\ue
sale nu sunt numal semmne de juslilie. c¢i si de bu-
nilate calre nol.

Dacit D- dou padepsesce pe unii, care in aparen{a

sunt drepii, iar altil rél ?1 p;‘a_ceto.ﬁl prosperézd in vicid;

esplata  binelul
8; Mat. X, 42

apol ‘:1e1,1 de aicl e numai o pregilire penlrn cea
viitore, cind fe-care isl va lua plata sa. Pe lingd

acésta, nimeni nu tre hue s se socoléscd fard pecata;
si dacit D-ded i pedepzesce cind-va. acésta are de



H8
scoplt spre a-lt curili de ori-ce rele pe care el nu le
scie, ca sit nu mal fie pedepsill si in viéfa viilore ; iar
celortt rét fe acordit cile unt timpt de pociintil, sall
le acordd prosperilale pentru vre-untt bine, ce voru i
ficuty, spre a-s! lua plata lort.

Afard de accsta, citit e de seninit viéla celorll buni
chiar in lipsit si citt de torturata este viéfa celorut
r¢l chiar in mijlocultt distractiilorti; ciicl faptele lorlt
rele eserciti o funestd influentit asupra suflelelort si
corpurilorii celorit picittosl.

Unitatea lul D-deli

Dogma despre unifatea luf D-deli in esenfa salt sub-
stanfa sa esle f{inuld cu mare rigurositate in legea
vechiulul asedaminli. Totit asemenea in Crestinismi
dogma [undamentali fald cu politeismullt piaginit este
unitatea lui D-dett.

In simbolulit credinfel si anume in articolul 1. not
mirtarisimit eredinta in acésti dogmi dicéndil : «Credit
intrunulit D-deit».

Inimici al aceslel dogme au fostu: 7 pdagdnii, 2
gnosticit, 8 manickeil. 4 paulicianil si Bogom!ilik.

fati ce dice s. Scripturd despre unitatea lul D-deti:
L sunt Domnulit D-deulit e, care te-am scosit din
Egiptii. din casa robiet; sd nw aibi alfi D-del afard
de mine (Exod. XX. 2, 3); considerafl cd cit sunt
D-dettwnicit sinug este altulit afard de mine singuri
(Deut. XXXIIL 39).

Sar pul¢ cita asemenea mulliime de locurl din
Script. despre unitalea Iul D-deli : dar aceste citate ar
fi prea impoviritére ; asemenea lucrmrl se potit vedé
orf-cind si din coprinsultt lorlt ori-cine poéfe intelege
ci este o calomnie prea indrasnéld, cand ar {ice



HH]

cine-va ca in vechiuli Testamenili sunt locuri, care
nu alesta despre polileismi, cand ar cili 6re care nume
plurale date lui D-det, ca elohim, sa facemit omu etc.

Apostolulli Pault in epistola catre Elesini dice : nu
avell de cili un D-den, Tata ala tuturor, care este
mal presusit de {oli, peste to{l si in nol tofi (Efer. 1V,
1, 3. 6).

Cdatre Timoteitt dice, ca sd se facd rugaciuni
pentry tolt omeiid, cdci nu este de cdativ uni D-ded
si wntt nijlocitorit intre Duminedeir si oment, Lisus
Chwristos omulit, care sa dativ pentru réscumpd-
rarea tuturorit (1 Tim. 1, 1—5).

Pe lingd ceie dise pind aci, mal sunt si urmalorele
probe rafionale: probe aniropologice, cosmologice.

Tertulian vorbindit despre unitatea Iul D-deti dicea
paganilorti: pleca{l urechien la atestaliunea sulletulul
vostru, care cu téle prejuchtiile s1 réua crescere, cu
téte patimile, cand se destépti ca dintr'un somnl a-
dinclt invécd numele unul singurd D-delt slviginda: o
bunule Domne! ce-o vrea D-(eit! D-deit este mav-
torulie met, sperst in D-dett, D-deivmé va véspldati.

2) Lumea este una cu tota varietatea si diversa ase-
dare a diferitelora el parll, si prin acésta ea represintd
o perfectd unitate si atesta despre unitatea Creutorulul.

3) In universit se vede acésta ordine si armonie;
totuld urmeéza legl determinate, mergéndu ciafre scopuri
determinate. De unde ar pulé resulta acéstii unitate
sl uniformitate, daca ar fi mal mulll D-Jel cu vointe
diferite ¢ Din conlrd, ideea de pluralitate aduce dupa
sine desordine, haos, o lupta continud, si lovituri dese
s’ar vedé in universt.

4) Pentru crearea lumel este de ajunst uni D-det
a tolit puterniciy si a totit sciutorit. A admite mal
multl, este a le recundsce slabiciunea si lipsa de atotu-
puternicie. '



60

Sistemele dualisie recunosceatt dou¢ principil eterne.
Dacit ambele principil salt divinitdfi sunt egale, ele
se neulralisézd pe sine st nimict bunt nu ar [i pututt
resulta in Jume. Dacd unuilt e mai larve, elit va dis-
truge pe celit mal slabti. Daclt {ie-care principit are
domeniulll  <¢l, acésta insemnézid ci alta fiindd le-a
determinatit domeniulll, si atuncl lolii reese alll treilea
principitt unicit: D-deil wnulit,

Desdvérsita veracitate si fidelitate

Nol marturisimtt ¢t D-dett este adevérallt si cre-
dinciozli, pentru ci folt ce de”"opem Ll creaturilort
séle. e mata cu totd adeverilatea 31 cerlitudinea; cu
unit cuvinit {oth ce a preomizn crealurilordl séle, fi-
giduinle salt amenin{iol le plinezee sl le va implini
negresiti,. Aceste afribute ade voinfel Int D-dett le in-
vatit bizerica prin cuvinlele wrmiatére s D-ded mie pote
S fio rpén, nict a mintic nict a pdedhbei, nict a se
desdice. (ilart. ovth. sdvt. £, vesp. 1.7).

Sf. Serinturd ne dd numerdse vrobe despre veraci-
tafer Iul D-deti. st anume: Domnnlit este insust
D-det adevarctii. (Teremiea X, 10); D-deit. care nu
polte winti CTit. 102y care i ne pote insela.
(Lehy. VI 16). Cureinlele D-1it3 sunt crvinte cu-
vate st lawmpife o aigintit cereatit in /om curatitit
i pamintin si Zunp'v/mt de sapte ol (Ps. X1 6)
z'ofc catle D-Lirt sl wila st adevérin, (P:‘ NNIY. 10),
Judeeatile sale suntit dreple si adevdirate. (Ap. XV, 7).

Fidelititea lui D-delt asemenea esie  demonstrati
prin matl multe locuri din S Scripturi. Asn Sfinta
Sceripturd il numesce eredinciosit.

[ald cum se exprimit ea in privinia acésta despre
D-deti: D-dedt e este ca omnlit, e s minta, nict



61

co I'inldit omulid, ca sd se sclhimbe. Cind a isi
ce-vat, ore nit v face? Cand a wvorbitt, dre niuw va
implini cuvintulir séit? (Numert XXIi); D-deit, prin
care ati fostit chiemafi la tmpdrtdsivea Finlui sé,
Domnult nostru Tisis Cliristos, este credmczoau.
(1, Cor. 1, 9); D-dewt este credinciostt si elit vé va
pdzi si vé va apéra de réi. (I, Tes. I, 8); Cre-
dinciosi este celit ce va chiemalit ‘pire vol, care v
si face. (1, Thes. V., 24). Vorbindit despre Iagddmnt,ele
si ameninfarile lul D-det Sf. Scripturd dice: _dmin
dicit woué, nu va-tirece neamully «cesia pindg ce nuy
vorit fiidte acestea ; cerulit si pdamintulii vorit trece,
tar cuvintele mele nwvord trece. (Marcw XU, 30).
Santil parinll st invataloril bisericel antice alt mar-
turisitlt veracitalea st fidelitatea lul D-del, siin scrierile
lort gésimﬁ numerose probe. Asa, Clement Romanulil
dice: Prin acésld speranld (a invieret) s se lege
stifletele nostre de Acela care este credinciosti in
‘promisiunile sale si drepth in judecdtile séle. (1, Cor.
27). Chrisostom dice : Cuvintele Ltk D-deit sunt crerate,
adevérate si sincere (Erp. in ps. X1 n. 2). Augustin
dice: Dacii voesc ek (filosofii) si afle ceea ce nw pote
Celit a totit puternicii;iatd et le spunit: na potemingi,
In basa plobclom aduse de sf. parintiai bisericel vechil.
mintea omenéscd este silith a recundsce veracilalea
si fidelitatea, lul D-del. '

Bunitate nesfarsit

Bunitatea lut D-delt este acea insusire, in virtutea
ciarein Elil imparte - lot-d'a-una creaturilor sale atata
bine, cat pot ele si priimészcit prin natura si positiunea
lortt. Bunalatea lul D-dett, dupre conditiunile, in carl se
gisescll fiintele cétre care se Dmparte, porta diferite



oy
1o

numitl: gratie (43,5 gralia), cind acordit bunurl acelora
carl nu le-all meritallt; nild (120 misecordia) cand
da ajulorii celut lipsit; indelnungd rdabdare (razpodonio
longanimitas). ¢ind ware indurare de cel péeitost si nu-i
pedepsesee, asteptindi gt se pociiésc; bldndete (4o
we: lenitas), cand miesorézi pedépsa pécatalul.

Sianta Scripturd contine o multime de locurl, in care
se vorbesce despre bunilatea lul D-dett. Ea-l numesce
nu numat bt el stngurts biesedd. Ldndati pe Domnul
cd este binit, e in eéerr este mila lug (Pr. CXIIL D).
Nu numal darnictt ¢t milostivii. ¢i si parinte al milosti-
virei: Bincenwvintatit fie D-deit. parintele D-Tui nostriu
Tisus Christos. pdvintele indurdarilor si D-deit
totd mdangderea. Nu numai dragoste, ci si D-dett ala
dragosteis Viefuifi in pace si D-deulit dragostet si
al priicei va fi ci vol (I, Cor. NI, 2). Fati cu crealurile
St Seripturdc dice: Domnnlir este bunit cdatre tofl si
milosticiveq s asupra tuturorit fapturilorit se
infinde (Ps. CXLIV 9y Cdand deschidi tiw mdna ta,
tote se wmplu de bundlate (Ps. Cll, 28). Malalesin
privinfa omenilortt  S{. Reripturd ne spune, ¢ D-dell
este parintele nostra: S@ nu nwmifi pe niminea pe
pamintit pdavinte, cdci unulit este pdarvintele vostrit,
care este in ceruri (Math. NXXTI, 9), El veghézi ca
unit pirinte la tote trebuintele nostre: face sd résard
sirele peste cel buni si peste cel v¢i st plond peste
cel drepti si peste cet nedrepti. Elit da tuturorit
vidtd. suflare si tote (Fapt. XVII, 25). In fine In lu-
crarca réscumodcrirel ne-a datit dovada cea mai evi-
dentd despre nesfarsita sa bundtate: Afdata de multin
a dubitit D-deit huwmea, in cdtit st pe fiuliv séi
celit unulit nascutie l-a dativ pentrie ca totit cel ce
crede in Elit, s@& nu picrd, ¢l sa aibd viéfda vecinicd
(fon. 1T, 16). Tar cdnd sa aratatic bundtatea si
iubirea de dment a Mintuitorului nostru D-dert,



jor}
Qo

wwe pentru faplele ndstre cele bune, ci dipre a lui
mild ne-a mdantuitiv pre not, prin baiea renascerel
si « invieret Sf. Spirvitit, pe care l-a vérsatit cu pri-
sosinta peste noi prin Iisus Christos (Iit. Ill, 4—6).

Santil parintl laudd bunatatea lul D-det in scrierile
lort si o predicit ca o insusire esentiali a vointel, cd@
D-dets este bunit dupre netura sa; cd bundtatec g
D-deiy constitue chiar esenta s¢; cd elit este -
tregit bundtate, intregit amore efc.

Bunitatea Iul D-det nu contradice réultt fisictl,
pentru cd réull fisict, este numal o consecin{i a réulul
morali sali a picatului, si daci D-dea ({rimite réuld
fisiclt peste Smeni, acésta o face spre a-1 vindeca de
pacate si a-1 aduce in calea binelui, dupre cumi invatd
si périntil bisericescl Clemente Alexandrinul, Augustin,
I6n Damascen elc.

Iste grett a-st inchipui cine-va unl singurit omu de
buna simii1, care si reflecte cu luarea aminte asupra
opertlortt lui D-delt 51 sk nu mirtarisésed din adinculil
inimel, cd D-delt esle cu adevératt bunilate. Am
puté dice, cd acesta este glasulit naturel intregi; in
deosebl este vocea fie-ciirel insecle, a fle-ciirui atomu,
care se bucurd de viétd; graiulll constiiniel néstre ne
spune ci totullt a priimitd existenta numail prin
dragostea creatorului. Chiar scriitoril pagini orl-citi de
mare a fostll nesciinta lord, att fostit nevoill de a re-
cundsce bunatatea lut D-dett (Platon, Pitagora. Proclus).

Resumatii al Atributelorii divine

Atributele satt insusirile lul D-dett nu sunt deler-
mina{iunt ale fiintel divine dupre a sa voiniit ci aceste
alribute sunt insusi D-deit; ciiei D-delt este inteligenta,
vointa, bunalatea etc.



0l

Acésta o alirmid Trenelt cind dice despre D de:

L b
OLOS AT Yy GGG UERIILY, 0M05 YOhI, UANg B3, 6105 oeitarnds,

Chog dvody Ghag il wEvIey oy ayaitey, Prin urmare, in-
felepciune, ne mirginire, unilate, care sunt atribule ale
lut D-det, ele sunt insust D-det.

Téte atribulele fimtel lul D-deli se resumd in f{rei:
ascitale. caunsalilute st personalilate.

N) Aseitatea absoluta a l1ti D-ded :

In argumentult cosmologicti s« vadul c& seriea cause-
lortt frebue s aitbitun terment si ¢ ultimul termentt nu
trece cu natura sa in causa urmatdre ; ci elit este de
sine, cu palura sa proprie de In sine, si prin sine.

Acésta constitue asettatea 1ul D-delt; cicel eld este
causa sa proprie, ne avéndit causa fiinfel a asisten{el
in alla tiinjd. Prin urmare ell este 2yfwrzos, $hanyes,

L abTayEeTes, ahTurndz, dadtern, suites dice Lactanfit,

Fiind ¢ D-deit este aseitale absolutc. apol atri-
bhutele wrmiiitore sunt o consecintl a acestel insusirl,
adicie D-dJeit este:

Independenti, adied nu depinde de nimeni supt
nici unit raportit; esle:

Necesard; cicl nu pole i nu fie: este

Infinilie; cicl dacdt este prin sine si de ki sine nu
pote ave hmiti a fiingel <ale; cste

Liconensurabilic; cict universulll esle resullatulll
esistentel lucrurilorit unele lingi altele.

Dar D-dett nu este spati, nu este un lucru lingd
altula. ci este libert de ori ce limita. D-delt este totu
st afari din tott, dice Cirila de Teruzalim in Catehesa IV
si Herma in Pastor I, IL

Iar Ciriln alt Alexandriel dice: ¥s:0 == mdvray 22t 3
zz3 #w (asupra loan XVII, 13). adica Ipse Capax
wuniversormit, solus immensus est. Este cternit.

Tinpultt esfe succesiunea esistentel sau desvollarea
vietel unel fiinte. Dar D-delt nu cundsce progresul. de



65

ére ce nu se desvolti, nu se perfeclionézi. Dect elit
este afard din timpl si-din spaliit; el cste mal pre
sus de timpit si de spaliit; nu este nici vechiit nici
not. Eternitatea-este presintele, pe care nimicit nu-lu
precede. nici nu-i succede;  este unl presinte ne in-
treruptil. De aceea dice Loet,lu intermenabilis vitae
tota simul et pc:fccz‘a POssessio.

Tnvutabilie st invariabilie. D-den filnda afara de
timptt si de spatlu si nimicit nenutmdu it atinge, ellt
nu se suhlmba, neputendu a-li dete; mina intraltd felu.

Suprasubstanfialit. Prin acésti insusire exprimimi
‘sublimitatea fiinfel divine, care este mai pre susii de
totlt ce este finitl in universt; st mai pre sus de toti
ce este supusl timpulal si spdhulul mal pre susil de
totlt ce este substanta terestrd. De accea dice Dionisitt
 Areopagitulll © Vzzgoisog odsin zal vads awdrzos wazy wrliy

@y Svrow adsx. (Divina numina). lar Gmgoue Teolo-
gollt numesce pe D-dell Zwsimos, &Zwy, adict nu fiin{i
care . este lipsili de esentd, ci fiinft care covirsesce
ori-ce esentd, orl-ce [iinli.

B) Causalitatea absolutd a Lk D-deit.
~ Puterea absolula a aseititel are drept consecintd nu
numai necesitatea fiintel sale, ci si necesitalea de a
scote salt produce din nimicu téte fiintele posibile, fi-
nite si relative. Puterea fiintel absolute se manifestd
in creaturd, devine causalitale absoluta,

Acésta pulere causali nu esle o putere 6rbi, ci in
~tote operatiunile sale este una cu vointa divind, dupre
cum cvoinfa divind este una ca infeligenta.

Daci in acéstd causalttate’ consideram momen-
tultd, cand puterea absoluta produce fiinta relativa,
atuncl avem atofuputermcwa care cre¢zi sl conserva
lumea.

D-det, dupd cec a cream lumea prin alotiiputer-
niciea sa, unita cu voinfa si inteligenfa, nu se mal

5



H6H

separd de lume, ci chiar prin atotiputernicie Elu re-
mane cu lumea pretutindeni, unde voesce; si de acl
resultl omaipresenfa satt imanente, si din acésta re-
sultd Provedinta.

C) Personulilatea absolutd « lui D-eda.

1) Personalilatea lut D-delt esle indivisibili.

2) Este una in inteligenid si libertale.

Aceste doue insusil constituescit personalitatea lul
D-deit; cict dupre definitiunea unul teologu si filosofu,
persona cste o substanid indivisibili a unel natwl
spirituale: naturae rationabilis individua substantia.

Ot ce persond esle spiritn, iar D-det, ca spiritt
abszolutly, esle persond absoluld; esle eulit absolut
indivisibila si vecinicli, deosebitii de creaturd.

Cind considerimit personalitatea absoluta a lui D-det
in unire cu aseilatea si cu causalilatea, alunci ne
ridicinn la ideea de spiritt absolulit in léle sensurile
si sub tole raportarile.

Daci conzideriunlt pe D-delt numal in unive cu ase-
itateq, cancepemit ideea de Spivith abzolutn, asa cum este
D-dett in sine; iar dac ilit considerima in unire cu
causlitaten, aveml idea de spirit primordiala. Con-
cepéndu &pn!tulu abigolutii, ca escludendu orl ce idee
de materialitate, orf ce compositiune de elemente cor-
porale. de forma, de unire maleriala, de genu, de
spetd, de accident, de individd, avema ideea de sim-
plitate si invisibilifate a fiinfel lul D-ded.

D delt se cundsce pe sine din elernitate. Acésld cu-
noscere absoluld alui D-den este inteligenfa divindg si
ea petrande {otd plofundxtalea divinititei sale. Jar
cand D-delt cundsce lumea si tote fiintele in modu
perfecti, acésta este sciinfa absolutd =au omnisciinta.

Cunoscinfa practica st teleologica a lul D-deit, care
determind tutor fiintelorit scopula lortt si ordona tote



]

G7

lacrurile conform scopulul fiinfelor, se numesce ife-
lepciitne.

.. Vointa si inteligenfa fiind elementele personalitater
divine, urmézi cd unde se manifestd, este puterea, care
se delermind ea insasi, adicdt este puterea sponlanee
si liberd. D-det se delermind liberd, adica pentru ca
voesce, delermind ce voesce si cum voesce.

Dar libera determinare tot-d'a-una si pretutindeni este
intim unitd cu nalura divind.

Voinfa divind, aplicati cu iubire in lume, constitue
sanctitatea si justitiea. Sanclitatea in sensi negativi
este lipsa completd de ceea ce este réd, si In sensi
positivil esle biuele absolutu,

Fundamentult satt motivul tulor miscarilortt vo-
intef luf D-delt esle dragostea.

Vointa divind prin dragoste a ficutit lumea, si in
lurmnea creatdt tott prin dragoste luerézd. De aceca dice
Scriptura: D-dell este dragosle.

Dragostea lut D-dei cilre creaturi este bund-voinfd,
bundatate, gralie, misericordie, fidelitate. Elu esle is-
vorultt tutor descoperirilorit facule spiritulul si alt tutor
mauifestirilortt nalurale, care se raportd la spirvitit si a
materie,

Prin urmare : lumina, una, simpld, curatd, bine-
fdcétore, egald, puternicd, sucerand, isvoridt alit
forfel. aliv wvicfei si Dbucuriet este simboliln [ui
D-det.

Tote atributele enumerate sunt atribute ale unet fiinte
unice si nu potl fi de catht ale unel singure fiinte.

Revelaliunea divind atitit a vechiulul Testamenti
citlt si a noulul Testament coprindu smmonoteismuli,
adica ne invald despre wnitatea lui D-dei.

Argumentulit cosmologicit recunozce numal uni
principit absolvtll, care a dati esistenfa la tolll ce
nu era.



63

Avqrementulit teologicit si teleologicit ne dovedesce
ci esle numai un spiritit ca isvorit primordialit alt
ordinel, frumusetel si armoniel lumel. Legea morala
reclcomd unitt singurlt aulorlt alit s¢lt in toli omenii;
1ar istoriea nu pote intelege de ¢t untt singurit D-deit
ca ulluna ratiune a organisatiunei lmmel, ca fondatortt
ali planuful unict ce se realisézi in acésti lume.

Dogma despre” S{. Treime 1)

Adevérurile, pe care le-am expusit pind aicl. alt avulit
de obiectit pe D-delt, unicit in esenla si alributele sale
st nalt coprinstt lott ce invald Crestinismult despre.
D-dett. : ' »
Dacit ne vom mirgini a recundsce numai unilatea
lul D-defi, nu vom aveé dreplul @ ne numi crestini. Unt
D-dett a lostt marturizitlt st de Ebrel, cari n'ait voill
a recunodzce in lisus Christos pe Mesiea celi promisi;
de Machomedan? si de o multime de cretict vechi si
noi, chiar in sinuitt Crestinismulul. Invafitura completi
a Crestinisiulul despre D-deti. pe care fie-care crestinii
frebue s'o conserve in inima sa si s'o minturisézed,
spre a puté merita numele de crestindi, se coprinde in
aceste cuvinte: D-delt este uniclt si inlreitit; unicu in
fiinit si Intreitlt in ipostasurl, Acésti invatitura con-
slitue cea d'intaia dintre dogmele crestine ; servesce de
baslt la tite dogmele, ce se atingli de economiea min-
tuirei nostre, pe care din elernitate a decretat-o D-deft
Tatali. a efectuat-o D-det Finlu si o aduce ia realisare
D-dett Duchula Santt. Pe langd insemnatatea sa, acésta
dogmd mai formézd -si untt punctit de diferintit intre

1) Despre Sf. Treime este lucrarea D-lul Ene Ilie, un eminentt eleva
alit met. care m’a suplinitdl In timpi de bold, cind a lucratd acéstd parte,



i

adeveratulll crestinit si alle confesiunt; ciict mirturisindit
untt D-delt unict in Tiinld si Intreillt in persone. ne
deosebimit nu numai de pdgam care admiteatt pliura-
litatea Deilor si de dualisti, ci si de Tudel si Macho-
medani, precum si de tofl ereticil, care nu recunosceall
si nu recunoscil de calll unit singartt D-dett personalil.
De aceea Sf. loan Damaschin dice: «unitatea csentet
ninicesce eroreq pa(/«mz?orw despre pluralitatea
deilorit s mdrturisirea, ce se face despre I'iulit st
Sf szrztu réstornd "111((fcttz{)aj¢d0czlo: it» (Exp. cred.
ort. C. L cap. 7).

Dar dupre cum dogma acésta este cea mal funda-
mentald si diferitore; tott aga este si cea mal necoprinsi
de rafiunea omenéscit; este misterulit misterelorli. Bi-
erica crestind vorbinda despre nepulinta rafiunel de a
pétrunde mirimea acestul misterd, dice: «Cit nict o
ascmenare i este posibilit a exprima perfectit
acestit Lieru, ca s se facd ma¥ ldmauritit in rafivnea
nostrd: cunr este D-dett unulit dupve fiinfd si in-
treitit dupre persdne» (Conf. orl. part. I, resp. 10).

Auguslin dice: «Nicdiri nu se rdtdcesce cu mai
mare pericolit, ninticit nw se céred cut wmai wmdare
greutate, dar gi wimicit s se afl@ cw mai multa
fructuositate, de cdbtit adevérulit doginei despre Sf.
Treimes. (De ftrinilate, cartea I, cap. 3). Din {apiula
acesta a urmatilt cd erelicii nu s’ait insidlattt asupra nicl
unel dogme, asa de multll, ca asupra acesleia.

Dupre cum vom vedé, biserica a propoveduitit in-
rifdtura despre unt D-delt uniclt in fiinfa si intreildl in
perséne chiar din timpurile cele mai vechi ; insi modula
exprimérel acestel inveétituri diferia chiar si la inveta-
- toril ortodocsl. Necesitatea de a se stabili deosebirea
intre Tataln, Fuld si Sf. Ducht prin cile un cuvint
corespundctorti s'a simtith mai alest atuncl, cind s'a
aratatii ereticuln Sabelit, care invéla ci Tatdlu, Fiula



70
si S Duchlt nu sunt de calit numai frel numirl ale
unel singure perséne D-deescl. Biserica & susiinuit
contra acestul eretictt, ¢ Tataln, Il st Sf Qpnltu
nu sunt nisce simple numit! ale uncl singure perséne
D-deesey, ci sunt {rel persone D-deesel deosehite una
de alla.

In privinla modului exprimiiref acestel dogme: D-delt
esle unult In liintd si infreittt in persone. unit dintre
invittatoril bisericel inlrebuinfali cuvintele ¢t gose=
substantia, natura, ca si arale filin{a lat D- deu altif
intrebuinfatt {ote a(‘e<to cuvinfe, ca si amte pewmek
D-deirel. Alfit intrebuin{ail (U\'mlol : d3Tasts, TLAENg
spre a arita personele D-deirel; altit dm contm aritau
prin acesle cuvinte fimtla, iarv pel:unole prin cuvintul
motsome==persond. Modullt intrebuintirel acestorit ter-
meni a produsit mari neinlelegeri intre hiserica din Orienti
si Ocecidentit: Cea din Orienfit minturisia ¢ in D-delt
este o fiinfdt (45s12) st trel ipostasurl; prin acéstd inve-
talurd ciula a se opune Sabelianizmulul. Biserica din
Occidentt recunoscea in D-dett und ipostasi si trel
persine=sxésoz). Pentru a se face lumind, a fost con-
vocatll In anull 362 sinodultt din Alexandriea. Aicl ati
fosta :1scultau representantit bisericel orientale si occi-
dentale si din declaratiunea lort sa constatalit ci
ambele b1~eucI at COI]f(LllU aceeasi invatilurd; numat
cit prima a intrebuintali cuvintuli edsix, ca sit arale
fimfa D deirel si 5z¢sma5:2. ca sit arite personele; a doua
intrebuinfa  Hz¢swzs; pentru a arvdta flinfa si zpdsemey
pentru a arita persénele. Dupd ce a fosti inlituratd
neintelegea si s'a constatatu identitatea credintel bise-
ricel orienfale si a celel occidentale, a Inceputit modulii
de exprimare al bisericel orientale s fie predominantit
in biserici. Asa Vasilie celt Mare dice: «in Sf. Treime
este alte ceva propriv si altit ceva comunit: comunii



71
este fiinfa, iar ipostasit tnsémnd proprietatec fie-
caret persones.

Dar pe cand invétitoril orfodocst se deosebiall numal
in privinta cuvmteloru, marturisindit pe unt D-dell in
treime si treimea in unime, ereticii résturnatt dogma
din temelie, negindii : unil trinitatea personelortt ; iar altif
recunoscénd iref D-del.

Asa putemi cita pe Simon Magul, care invila, ci
Parintele, Fiulti si Sf. Spiritt eratt numal manifestar!
ale aceleiasi perséne: ci D-deti s'a descoperiti ca
Parinte ! amautemlor ca Fitt in lisus Christos Iudeilor
si ca Sf. Spiriti Paganilort.

Praxea sustinea cid D-den ¢ste Tatalu intru cati este
elu ascunsii, concentralll in sine Insusi, st Finli satt
lisus Christos intru cfilit ¢a manifeslatl in lucrarca
creatiunel si a réscumpériirel. Pe lingd acestia ali mal
fostit T\oet, in secolultt al Ill-lea, Sabelius, Paul din
Samosata etc.

In evulll meditt putemit cita pe Bogomili, carl in-
vétad, ci Fulu si Sf. Spirittt at emanatt din D-delt
numat pentru un Umpu dupé care s se in{orcit masi
inapol.

In fine, in timpurile mal nol sunt nominalistii si
modalistil. Cel dintdit se numescl astfelit pentru ci
considerd pe Tatdla, Fiulu si S, Spiritli ca trel denumiri
(nomina) ale unul D-deli; iar modalistii porti acésta
numire pentru ci admitlt in D-dell. nu trei persone, ci
trel moduri de existen{it si lucrare.

Peniru a pizi crestinitatea de nisce asemenea opi-
niuni réticite. dintre cart unele confundali in D-dei
ipostasele, iar altele iI impartialt fiinfa; biserica a sta-
bilitt invetatura acésta: trebue sda cinstinit pe wnulit
D-deit in Treime si Treimea in unime, 1ict ames-
tecandit ipostasele, nici despmfmdu fum‘a Trebue
decl a considera pe Parintele, Fiult si Sf. Spiriti, nu



B
[pit

ca {rel denumitl. nu ca trel forme satt manifestari ale
unul D-defl, nicl ca trel alribute, trel acle san efecte;
ci ca trel persone divine: apoi a admisit c¢it Pirintele
Fialit i 8L Spiritt sunt de o fiinla, cit  existi unullt
in altultt nedespar(iti, despirtitf numal prin insusirile
porqonale. avéndlt o perlecld identitate de infelepcinue,
voinld si cele-l-alte alribute D-deesct; totust -altufeln -
de cum ar exista trel individt de o clasi de fiinle creale.

Probe despre Sf Treime

Sf. Seripturd atitit a Vechinlul Testiment et si a
l\oulm Testamentit precum si tradifiunea bigericel vechi,
ne di numerdse prohe (1e>pl"_91 Treime.

1) Probe din Vechiulit Testamentia. In genesit se
aratil pluralitatea persénelortt in D-den, care sfituescit si
lucrézic « Sa facemit omit dupre chipulit st asemdanarea
nostrda s Iuda Adam sa facutic ca wnulit din noi,
cunoscéndir binele st véulit (gen. 111.22) ; veniti si po-
gorvindu-ne sd amestecamit limba lor, ca st nu in- -
feldga wict wunli glasulit apropelui séit (gen. X1, 7)».

In tote aceste locurt D-deit este representallt ca cum
sar sfatul cu cine-va. Nu se péte admile pirerea In-
deilorit, care dicit ¢t D-dett se sfittuia atunci cu ingeril.
penlru ci D-det navea nevole s céri sfatulit ingeri-
lorit, si ce este mal multly, lucrult ar sta in contradicere
cu Scriptura, care recunosce numai lui D-deit lucrarea
creatiunei.

Alte locur! mal giisimit acolo, unde se vorbesce despre

aritarea lul D-dett lul Abramn in valea Mambre: «Odatd
se aratd Domnului lui Abraam in valea Mambre. se
ardtard trel omentlingd elit ; indatda ce 1-ait véduti.
alérga de la usa cortulul séit inaintea lorid i
cadeéndn la pawmintit dise : D-ne, de am aflatit darit



IR

fuzamtea ta, i frecn case ser vulm téu (genit. X VIII,
1—-3). O’)seuah dice Awugustinii, Abraam intil-
nesce trel persone;, dar se inchwid nuwmai uncias..
Abraam mirturisesce aicl {rinitatea personelorii in uni- |
tatea D-deirel. ‘
- Mal depﬂte sf. Scmptum ne qu'le, cit D-delt or-
donandlt preotilorlt ludel' de a bine-cuvinta pe Ismel.
il invéla s fach acésta asa: » :

Domnulit si te bine-cuvinteze si sd te pdzdscd ;
- Downnatlit sd-1i descopere fala sa st sd te miludscd;
Dowmntlit sa intdrea fata sa cdtre tine si sd-fi
dea pace (Numere VI 24) Observandi citatulit acesta
gisimii'in el o asemiinare foérte mare cu o hine-cuvin-
tare din Noullt Testamentii. Darulit Domnului Nostru
Tisus Cristos st dragostec L D-deit Tatalit si im-
partdsivea sf. spivitit sd fie cit vol cu {ofl. Prin cell
‘d’alll doilea nu mai rémane iIndoléld c& se probézd
realitatea sf. Treimi. Ambele locurl exprimﬁndn aceeasi
idee si cam sub aceessi formd, urmézd cd si din celit
I, reese realitatea sf. Treimi. Psalmistuli (}me LCi cu-
vinbulit Domndui cerwrile sait inlemeiatt st cu
Cdulialit gurel lui totd ostivea lorit.

Profetult Isaiea spune ci ingeril eAntalt imprejuruli
tronulul divint ast-felit: S]zm‘u Sfintit, Sfinkiv este
Domnulit D-deulu 0<:tnzZOz it. SIopéarintl al bisericel,
afirmi ci in imnulil acesta se exprimi in acelas timpt
si trinitatea persénelorit prin cuvintull sdantit si uni-
tatea D-deirel prin cuvintula Domnule ostiriloru.

In alte locur! se vede si mal lamuritd individualita-
tea Parinfelul si a Fiului: Disa Domnulu : Fiuld met
estl tu, el astadl te-am nascutt (Ps. II, 7). Din aceste
Jocur!l se péte vedé cu sigurantd, ca in sf. Scripturd a
Vechiulul Testameniti gidsimi numerose probe despre
sf. Treime.

). Probe din Noulit Testamentii. La botezulu



IR

Domnulal, ne spunit Evanghelistil, cit pe cind lisus
" Cristostt se afla in api, cerurile s’alt deschisit, Duhulu
Jui D-dett s'a pogoritit in formi de porumb si un
glast s’a auditt; acesta este finlit wmeiv celit 1ubite,
ntriu care aomm bine voilit ete. Aict se arala S Treime
in t01a plenitudinea sa: Tatdln, care marturisesce, Iriulit,
care se botézi st Duchudit sfintit. care se pogori.

lisustt Cristostt ordonidndit Apostolilorii, si predice
invélidura crestini, le dice: Mergéndit in lLume in-
velati tote poporele botezdndu-i etc. Jvanghelistulii
loan dice: Trel suntit, carve wdvtiurisesci in ceri,
Tatale, Iinla. si S0 Duchi si acestt trel, anuli
stnt (1 Toan 5. 7). lisustt Crlstosn vorbindu Apostolilor
deszpre irimilerea Sf. Duchty, le dice: Eit woiit ruga pe
Tatalit si altit Mdangditorit va da voué, ca sd -
mdand cie vol in vecl (loan XIV. 16); far cdnd va
venl Mdangditoruli, Duchulit adevdarului, care de
la Tatalit purcede, acela va wmarturisi de mine
(loan NIV, 15). Apostolult Petru dice: alest dupre
mal inainte seiinta Liti D-deity Parintele, ca s pri-
mescd sanfeniea Sf. Spivit. pentrie a se supune i
lisus Cristos si ca sd fie stropiti cu sdngele sét
1 12).

Aceste locurl. de si puline. mdcar ci sar puié
aduce fdérte multe, sunt de ajunsu .pentru a invedera
dogma Sf. Treimi.

Terminindit dicemit. c invétitura despre Sk Treime
forméza obiectullt principalii altt credintel nostre. Asa
in Evanghelit se vorbesce despre Pirintele, care a
inbita atitit de multtt lumea in cita si pe Fiulll séa
unuld nascatt l-a data pentru ea; despre Fiull, care a
savarsitit opera mantuirel. Iar in Faptele si Epist. Apost.
se vorbesce despre S{. Spiritli, care intreprinse lucrarea
regenerirel si sinfirel ndstre.

HIy Probe din traditiune: Pe lingk probele ce



i

le-am citatli din Sf. Scripluri, trebue s consultimu si tra-
ditiea sacrd, care s’a conservatli in biserici: Cu aju-
torultt fraditiunei vom pufé inlitura si objectiunea
unora, care dicti ci invétitura despre St Treime n’a
apfrutilt de cati de pe la secolult alt IV. Pentru a
fi mal inteles! asupra acestul lucru, vomi ariata: 1)
Care era invelitura bisericel asupra SI Treimi in tim-
purile vechi pini in cecolulli alu 1V; 2) Care era doc-
trina périntilort bisericel si 3) Ce pareri avealt chiar
inimicii adevératel biseric! asupra aceste dogme.

1) Pina in secolulit allt 4 biserica predica inveé(d-
tura despre Sf. Treime asa, precum a judecato si
dupd acestt timplt si dupre cum o predicd si asti-dI.
Dovada despre acésta sunt cunoscutele simboale, in-
trebuintate in bisericf, Din ele putemi cita; a) sim-
bolultt Apostolicii, in care se coprinde: Credit 110 D-deit
Parinte a totit puternicit; Cred si in Isus Crislos
Fiuli séit unicit Domnulit nostrie. Credii totit odati
si i Santulit Spiriti; Toth acésti inveldturia despre
Sf. Treime o gasimit siin simboluly, coprinstt in consti-
tutiunile Apostolice; in simbolulli bisericel din Ieru-
salimit; in simbolultt bisericei din Cesarea si in fine
in simbolulit Niceno-Constantinopolitantt stabilittt in
secolulit alit 4-lea prin sinodullt din Nicea si Con-
stantinopol. Din acésta resulta ca Invélatura despre
Sf. Treime esle anteriérda secoluld 4 si nu posteriora.

2) Santit Parinft si invetdtura bisericel vechl au
profesatli unanimi in scrierile lort dogma despre
treimea personelorit in D-delt, in unitatea ezentel. Asa
Clemente Romanulit dice: Navemit noi wunit singurit
D-deit, si unit singurit Cristosit si unit singuri
Spu iti Sant alvt har ulied, revérsalit asupra nostrd ?
Vitr este D-den, cu Domnulie Iisus Cristos si San-
tultt Spirita.

Justin DMartirulii, vorbindu despre modulll, cum im-



TH
pirtisa faina bolezulul dice : Apoi il ducemi la apd
si-irenascemit precumi ami fostit si not rendsentl, adica
it cufundiunit in apid In muncle Parintelut tutmoru si
altt Mantuitorulul nostru Grislos st al 8L Spiritit.

Clemente Alexandrinulit dice: et este Pdrin-
fele tuturora. wnici esle cuvinblit séit Logos, unici
este Spirilile sanle a tote sciforit. Totit ast-feli a
invelata st Tertulian, Origentt, Cipriand, Ipolilll si in
genere {oll parintil hisericel.

3) Inimicii bigericel vechl, adicd ereticil, incd mm-
furisesell acésti dogma, dar el nem(de"undu inve(d-
tura bhisericei, despre treimea per sonelorat Int D- -dett in
unitatea fiintet. imputant crestinilortt ortodocst, cit se
inchind la lrei D-def. Nu sar puté e\phca existenta
unor ascrnenea idel la erclicl, dacd nu s'ar admile, ci
hiserica dejx avea in timpul acesta formulati inveld-
tura despre 2f. Treime.

Dimitrie episcopulu Rostovnlul ne di o proba forte
palpalil in urmadorea comparaliune : Sufletulit este
clhipulte Tud D-deito pentrie cliv arve freimen  facul-
tatilorit st wnitatea naturei: dar  facullitile su-
fletuliti sunt: sicnioriea, minfea st cointa ). Prin
intitea sufletultt se asémend cu D- 1ou Pairintele. prin
a doun cu D dett Fiuli, prin a freia cu - -delt Spiri-
tult Sinti. St precum in S Treiine. dest sunt trel
persdne, cu tole acestea nu sunt trel D-del, ci unti
singurtt D-deit, tot ast-feli si in suflelulit omenesct
desi sunt tref facultaty, nu sunt trel sullete. ci unl
singarit sufleti.

Pe basa probelortt aduse atatt din Sf. Scripturd
cilt si din tradiliune si din marfurisivile seriitorilori
bizericel, trebue a admite si a recunosce realitatea dog-
mel despre Sf. Treime,

1) Mat bine se putea spune : {nima, minfen si vointa.



-1
~1

’ Despre egahtatea si consubstatlahtatea perséneloru
sf. Trexml

Cam cit personele sf. Treimi sunt egale si consub-
stanfiale, se pote vedea din Sf. Scripturd. Asa, in po-
ranca despre botez, lisus Christos a intrebuintalit cu-
~vintult nume numat odati : Mergéndit. invdlafy tote
poporele botezdndu-le pe ele 4 numele Tataliui. al
Fiuluy sioal Sf. Spivitit etc. (\Iat 28, 29}: Evan-
gelistul Toan dice: Trel sunt cari mdrturisescit in -
cer: Tatalit I’tulw si Sf. Spiritit si-acesti tret wnulit.
- sunt. (1 1on, 5—17); IbUS Christos dlce despre raportulu
séicu Tatalu: Eie antrw Tatalic si Tatalic intrie mive
tote cdte are Taldln, ale mele sunt. Ity si Tatali
una suntem (Ion 14 10)*); asemenea Duchul sfint
se numesce Duchil al Pavintelul: nw suntefy voi cari
graiti, ci Duchulit Tatdlud vostru este celit ce grdesce
ntrw voy (Matr, 10, 20); si Duchtt ala Finlui: cine
we are Duchulie lui Cluzstoe acela nw este al Zuz
(Rom. 8—9), cdnd va L'em‘spnztulu adevérulii vé

va inedate totit adevérulit: cdct nuw ve gidi de la
sine, ¢t va dice tot ce va fi auzitiv si vé va vesti
cele viitore (Matr. XVI 13).

Deci Biserica. crestini pe basa probelorti sf. Scripluri,
posediindu si propagindt invétitura despre sf. Treime :
D-deit este unicit in fiintd si intreitit in persone, a

~marturisitd in acelas timpu si invatitura despre ega-
litatea’ si consul stantialitatea persénelorit divine. Cu
téle aceslea, ¢'alt gasill unil, cari alt atacati dogma
in dzferete clezpzu . Aaa unii negatt egalitatea si con-

*) Parintele meit pind acum lucrézd §i et hucrezit ; toli ceca ce fuce
Pir. face §i Fiult asemenea (Jon V, 17. 14 Precum Pdr. inviczd
mortit i le A% vidfd nsa g8 Firdit dd viéhd cul i1 place (1bid. 21). De
w'afl fi cunoscutii, afi fi cunoscutit gi pe Tatdli meit Ibid. XIV, 7T) -



8

substantinditalea tuturort persénelortt; allii numal pe a
Fiulul cu Parntele; altit pe o s Spiritit cu Pavintele
st cu Fiultt. Din cel intdit unit consideratt pe Parintele
superiort Fiulul si sf. Spiriti, pe Fiultt mai mictt de catu
Parintele, pe sf. Spiritt mai mictt si de catit Parintele
st de cata Fialog altir, de si recunosceatt divinitatea Pi-
vintelul st @ Fiulal. totusi consideralt pe il mal mictt
e pe S0 Spirita i warturisia ca creallt. Aceste opiniuni
critice al fostu cowmbalule de Sf. Grigorie Theologuln,
de Sf Vasile celit Mare si de Fericitula Augustin.

Lireticit cari negait egalitalea st consubstaniialilatea
Fialul e Tatalie furd mullit mat numeros! s1 causari
turburin? marl in bisericit. Asa al fostie Cerint st Ebion
pe care-l ava In vedere lLivang. lon la compunerea
Evangeliel, in care demonsird cu alila precisiine si
claritate divinitatea  Fialui. Celit mal inzenmata insa
este Aritt care tracsce in secolult al IV-lea st care
vada ci Finlne a inceputt a esiztac In titapt; ¢ ellt sz
wmesce vt lud D-deit peatra ¢ este celt mul
perfecttt dinlre {ole spiritele cereate; dar na varticipa ia
esenta salt natura divind. Contra aceslel doctrine Con-
stantin cela Mare a convocatit la 320, primula  con-
celit ecmineniclt, la care a participatit 318 episcopl.
Dociring ariand a fosll respinsd,

Aritt fu condamnatitsi canormaacrediniela fostitadiniza
acesta: Credema tntralic Domnulit Tisus Chiristos.
finlic unictt alie Luk D-deit, ndscutit din esenfa Ta-
talui. D-dert din D-dert, Tioming din Lumindg, D-deit
adevératit din D deii adecoratit, ndscutic n facat
celit de o fiinfd@ (Sunnnsn:) cu Tatal. Arianisinuda, de si
condamnatit. dele nascere la trel secte: srienii propria
disl, care nu recunosceat in Fiulll nimictt asemenea cu
Ltt.du, de aci numitl si anomel ; seni-arianii recu-
noscea pe iula de adeverata Fin al lut D-det. nu de
o liinld Insa, ci asemenea (Guowizs:) flinfei Tutalul

h



in fine a treia categorie de asemenea {inea calea me-
die intre cel-l-altf si nu considerali pe Fiuli asemenea
cu Talalll, nicl prin esentd, nicl prin divinitate, ci ca o
imagine ce se asémana cu prototipulii. Aceste eresil au
fuost combitule de SI. Athanasie, Vasilie, Ion Crisostom
etc. In evul medin idetle lui Arilt reapérurit prin secla
Albigensilor; iar in secolult alit XVl-lea la Anabaptisti
si Sociniani, care nu véd in lisus Christos de citi unit
omu ordinaru. '

Printre erelicii, care negail divinitatea sf, Spiritii. vomit
cita Jariisi pe Arient si Semarineni, cari-l considerall
ca creaturd ; Macedonit, patriarchiula Constantinopolel
etc. Doclrina falsd a fostli condamnata definitivin la si-
nodulit din Constantinopole (381) si totl aci formulala
si adevérala invatatura: Credemit in Sf. Spirilit Dom-
nul, isvorulit viefel, cave din Tatali puicede. iicii-
natit si mdribic cwe Tatali si cie Fiuli, care a graiti
Prin prooroci.

Ast-felit aparandt st explicindt dogma despre cga-
litatea si consubstantialitatea personelortt n D-dety, bi-
serica a avulll aceast credintd, pe care o are si asti-d1:
ci Pavintele esle D-deit, Iriulit este D-den. Sf. Spiviti
este D-deit st ca cu tole aceslea nu sunt trei D-dei, ci
unuld singurl. Biserica a dallt sida numele de D-den
fie-carel persone deosebilit, pentru cd fie-care formeézi
0 persond independenii: bucurandu-se de perfecta di-
vinitate, dar in acelasit timpi ea mai invata cd aceste
trel persone nu fact trel D-del, ci unula singuri pentru
cd poseda In comuna perfectiuni divine. au o singura
esentd, o singurd vointa, o singurd putere, aceeasi ma-
rire st glorie,



L R0

Divinitatea Parintelny

Divinilatea Parintelul nu fu conlestatii nicl chiar
de ereticli, care confeslalt divinitatea celor-l'alte per-.
sone. St era naturaltt lucrulit acesta. penliu ci era cu
- neputin{d pentru omi, ca sit nu recundésci, o divinitale,
alari numal daci cine-va ar {i nebunt: «dis'a celit ne-
brae i inima sa i este D-deit» (Ps. \]I]), iar Sf. Scrip-
turd pe de alla da awumonlclo cele mai convingetore.
Asa lisus Chnistos numesce pe Piarintele sétt D-dett.
diccndit : Asa @ dubitit \D-deit hea, in catit si pe
Fiulit séit - dati ele.; D deit parintele nostrit s -
vé dea pace (Rom. . 1—7). Penltriy noi éste numai
it D-deit, care este Parvintele tuturorit (1 Cov.
VI, 6). Bine-cuvintatie fie D-deit si avintele D-licy
nostra. Tisus  Christos, arintele indurdr 110) iosi
D-deuliv milelora (1l Cor. 1, 3). :

Aicl se raporti tote acele loum din sf. Scripturd, unde
unicult st adeveratulit D-delt esle numittt vecinicit, a
tot it pufcnucu ereatorit, a tole Parintele tutiurorit
ect.; cilcl in acesle locuri trebue a infelege pe D-deft
Pirvintele D-Iul nostru lizus Cristos.

Divinitatea Fiuluil lul D-det

SL Scripturd  marturisesce intr'untt modit limuriti
despre D-deirea personel a doua a sf. Treim), adici
despre D-deirea fiulul. Asa’l. numesce directt D-deit
prin cuvintele: La ?ncopufz? era Cuvintulie si Cu-
vintulit era la D-deit st D-deit era Cuvintulit. ,

Aicl Apostolullt prin Cuvintit intelege pe Iwult. clicl
mal departe dice: Si Curvintulit trupi sa facutit st
sa salashuitic intru noi, si am véduti mdarirea lul,



81

mdrire ca a unwia ndscutit din Tatald. (I6n 1, 1—4).
Apostoluli Paul dice: «Mare este taina evseviet, D-deit
s'a ardtatit 4n trupiis (1, Tim. 3, 16). «Scimit cd lisus
Christos a vewitit si ne-a datet lumind si pricepere,
ca s@ cundscemtt pe D-deit cellt adevératii: si sd
fim intru celit adevératit, intru lisus Christos, Fiulit
lud. Acesta este D-deulit celit adevéralit si vidla de
veci. (I6n 5, 20). Il mal numesce D-deit mare. As-
teptande fericita nddejde si avdtarea mdrires Marelud
D-detv si Mantuitorulit nostru Iisus Christos» (Tit.
2—12). Il mal numesce Domnit si D-deii: asa; Apos-
tolultt Toma privindii ranile Domnulula cilsu : «Dommclu
wviety st D-dleul mielt esti tu» (I6n 20, 28).

Dumnedeirea Fiulul se mal péte ved¢ si din insusirile
d-deescl, pe care Sf. Scripturd i le atribue. Ea il numesce
vecinicli; ciaci Evangelistult I6n il numesce «Cuvintit
la inceputit». Insusl Mantuitorull isi atribue siesi cu-
vintulll veciniciel, cind dice: caniin, amin dicit voué,
mai inainte de ce a fostit Abraam, Ei sunt. Si
acum prea mdresce-mé tu Parinte la tine insufl,
cu mdrirea, pe care am avut-o mal inainte de a
fi lumea». (I6n 8—58). Atoltit sciutorit: niminea nu
cunésce pe Fiulit, numal Tatdali; nict pre Tatdalit
niminea nu-li cunosce, nwmai Fiulit (Mat, 11, 27);
precum meé cunosce pe Mine Tatalit si et cunoscit
pe Tatdli (Ion 10—15); Atotit-puternicit: niminea
ny pole sa rdpéscd din mdana lul oile, asa ca si
din mana Tatalut. Si precum Taldlt scold pe mor;i
si-i invidzd; asa si Fiulit, pe care voesce it invidzd
(Ion 10, 18) Feacetorit a tote: tote prm elit s'an
facutit si fdrd de elit, nimiclt nw sa facutit, ce
sa fdcutit (Ion 1—3). Ingrijitorit de téte: tote prin-
trinsullt se {inl; eldit porta tote cu cuvintulit puteret
sale (Ebr. 1—3).

Tottt Sf. Scripturd mal departe aduce aceeas! inchi-

-6



o)
M

niiciune Fialui ca st Tatilul: loft sd cinstésca pe Fiuli,
cum cinstescit si pe Tabdlit; celit ce nu cinstesce
pe Iiulit, ne cinstescit nici pe Taldlit (16n 5. 23).
Intrw nwmele lui Lisus tolit genuchiulit sd se plece:
al celorit cerescl, al celorit painintesct st al celorit de
desuptit (I'ilip, 2—10); sd se inchine lui tofl ingerii
lui D-deit (Ebr. 1—06). Din ardtarea acestori probe
se pole vedé lamuritl, ci Fiula este D-det adevératin
Biserica vechie a fostlt vitt pétrunsit de acestil adevért,
pe carc priimindu-lin de la Aposloli, foti-d'a-una Ya
pasiralt si I'a apiratit confra ereticiloria, pini cind
in sccolultt alii IV, la primullt sinodd ecumenict a con-
damnallt arianismull, care propaga conlra divinitaiei
Fiului st a stabilitit invetilra: eredemn intiwnulc Domnat
Lisus Christos ele. Pentru a invedera si mal mulla
acestlt lueru. vom aduce cite-va afirmafiuni ale inve-
tatorilortt bisericel vechl. Asa Clemente Romanul (ice:
« Fratifora. trebue sda considerati pe lisus Christos
ca D- deit, ca judecdatorit alit celorit vit st alit celordt
mm,h\ (ll, Cor/ ST Tgnatin gice” «lisis Christos,
D-deulit nostru, a fostie in sinulie Mariei» (Efes, 18).
Tertulinn dice: « Christos este D-deit si Domndt pentru
tolt, D-deit din D-deit, luming din honindg, I
ndascutit din esenfa sait substanfa Ddrintelui si
consubstantialit cu LParintele (Adv. Praxeam. cap. )
Ciprian dice: «Cine nu crede ca Chyistos este D-dett
n pole deceni templulin Tui (Ep.

Dumnedeirea sf. Spiritd

Divinilatea sf. Spiritii. a treia perzond a sf. Treiml, se
dovedesce din sf. Scriptura ca si divinilatea Fiulul si
a Parintelul. Asa Sf. Scripturd il numesce directit D-dett
cind dice: Pentriu ce a wmplutit satana inima ta,



ca st minti Duchului santi; nw ai minlitlt dme-
nilorwr, ci lui D-dett (I. 5, 4). It atribue mal departe
natura divind, cind dice: iar cind va veni Mangai-
torult, Duchulli adevérului, care de la Tatalli purcede,
acela va mdrturisi de mine (Ién XV, 16). Asemenea
Apostolali Paula numesce pe credincios! templu all
lai D-dett, peniru ca Duchullt lui D-delt locuesce in el:
At nw scifi, ca biserica lui D-dedt suntefl si Du-
chuldt Tui Ddou locuesceintri voi? (1 Cor. 3 16)*

Du*nnedenea Duhulul sfintt mail deparle se inve-
deréza din atributele d- deescl. Asa Sf. Scripturd iI atri-
bue a totit sciintd: cand va veni Spiritulit adeveé-
rului, ve va fmwm lolvr adevérulit, si vé va vesti
ccle viitore (Ion XVI, 13). Spirituli pétrunde totulit
chiar si adincurile Lt D-deii; cdci cine din dineni
cundsce ale omulul, fdrd numai spirituls omudui
cure este in elit ? -{lst-feh"a niminea nu cundsce cele
(z[e lui D-deit, fard numal Spivituli lui D-deit (1

Cor. 11, 10) Ommipresentit . Spivituley Tui D-ceit lo-
cuesce 1w voi; cdel dacd cine-va ware Spivitulit
lii Lisus Oristos, nuw este al lwi (Rom. VII, 19). 4
toidl putere: unuia prin Duhuli sfintit se dd cu-
vinlults infelepciuned, altwia, cuvintulit cunoscintel,
altuiee credinfa; wnuia felurile limbilori, altuia
talmdacirea lorit (1 Cor. 12 —8): Pretutindinilate :
wnde mé voiir dice de la Dulaulit teil st dela fata
ta unde wvoilt fugi (Ps. 138, 7).

Sfinta Scriptura if atribue lucrar! divine ca Creatiunea :
Duchulit lui D-deit se purta pe dasupra apelor (Fac.
1. 2). Cu cuvintulit D-lui cerurile Sait infemeiatil,
si cu duchult gurel lui totd puterea lor (Ps. 32, 6).
Provedinta : luati aminte de vol si de biserica intru
care Duchulit sfintit v'a pusit episcopi, ca sd pasceti
biserica lui D-deit, pe care a castigal-o cu scumpuin
séu sange (Top. 20, 28). Iertarea pécatelorit: luafl



84

Duchiv sfintit, cdrora vel ierta, picalele, iertate vorit
fi (I6n 20, 22). Renascere : De nu se va nasce cine-va
din apa st din Spiritit, nu ve puté intra intru
impérdtiea cerurilorit (Ion 3—D5H).

In fine, SI. Scripturi atribue Duchulul sfintt inchi-
nare D-déscit; cicl tofl trebue si ne boteziimu in nu-
mele Tatilul, al Fiulul si ala sf. Spiritd (Mat. 28, 19).
Asemenea in bine cuvintirile Apostolulul numele Di¢-
chului sfintlt se pune alitur! cu numele Parintelul si
Fiulul.

Pentru a invedera si mal multlt lucrulli, vomit aduce
cite-va alestatiuni ale invatdtorilorlt vechi ai biserice.

Asa Tertulian dice: Spirifulit lut D-deit este D-deit
si Cuvintulit lu¥ D-deit este D-deii; pentru cd sunt
al lui D-deit. Dionisie Alexandrinulit dice: Celit
ce va rosti blasfemii contra Spiritulul sfintii, acela
nw va rémdané nepedepsitit; cdci Spirvitulit este
D-deit.

Din cele dise se pote vedé ci si Duchulit sfinty
este D-delt adevératy, ca si Taldlu si Fiull.

Biserica a recunoscutit si a mirlurisitii din timpurile
cele mai vechf Dumnedeirea Duchulul sfintit, si cind
s'a simiitt nevoe a apiaratit acésta doctrind contra
ereticilorti. pina cind in secolullt ali 1V-lea la sinodulit
ali 1T (381) ecumenicit, s'a formulatit urmitérea doc-
trind in privinta sf. Spirita (art. 8): Si intru Duchulit
sfintit, Domnulit de victd facétorulir, care din Tatdli
purcede elc.

Persénele S{ Treimi
Trinitatea Iul D-dell sti in aceea. ci sunt trel per-

séne ale D-deirel, cu totullt diferite intre ele. Iard per-
s6nd se numesce untt individa rationald, liberu, care



.
5

are caracterele sale de distingere, prin care se deose-
besce de alti individii. Cu acestu intelesi vom ciuta
sa aritam ci Pdrintele, Piuli si Sf. Spiritit sunt
persone;

Personalitatea lui D-deit Pdarintele. Realilatea per-
sonel Pirintelul se podte vedé: a) din numirile: D-deit
Pdrinte, Domnit al cerului si al pdméntului, nu-
miri, care se raporid numai la o persénd reali; b) din
insusiri: Lul se atribue vidfd : Precum are Pdrintele
viefd intru sine, asa a datd si ivlui sd  aibd
vield intrw sine. Precum w’a trimisi pe mine Pd-
rintele celit vitl st ewt viez prin pdrintele (I6n 5.26) ;
I se olribue muinle: scie Edrintele vostirw celit ce-
rescit, ¢d vé tlrebuescit acestea tdle; niminea nu
cundosce pe Fiulit, fdard numai Parintele (Mal. 6.
32,11, 27); I se alribue voe si dragoste: m’am po-
goritit din cerit, nu sd facit voiea mea. ci voiea ce-
Lt ce nia trimisit pe mine, @ Parintelut (Ion 6. 38);
Parinteledubesce pe Fiulit si tote aratd lut (Ion 5. 20);
asa ae multd a jubiti D-det lumea, in citsi pe Finla
sélt cell wnull ndscutit Fa datt (Ion 3. 16). 1 se
prescrie pulere si lucrare: Pdrintele mieit pind acuimn
lucvéza si et lucrez (lon 5—17). Pdrintele mei
mat mare de cdtit mine este, si wiment nuw pote
rapt oile din wmdna  Pdrintelut meit (Ion  10. 27)
Victa. mintea, dragostea, sciinfa, puterea fiindi in-
susir, care se raporta numai la persone, urmézi de
aicl, realitatea personalititel Parintelul

Personalitatea Fiwlui. Realitatea personel Finlul se
pote vedé iardsi: a) din numirl: se numesce Fiu si
mostenitor : in dilele acestea mai din wrmd a grdaiti
seoue infru Fiulit, pe care T'a pusit mostenitorit tu-
turordt (Ebr. 1—2). Se numesce Domnu : Dis'a Dom-
nult Domnulul met sedi d'a drépta mea ete. (Ps. C.
IX. 1); la Profetuli Isaiea se numesce ingerit de mare



86

sfatit, D-deit tave stapdnitorit, Dommnulit pdcet, Pd-
rintele véculut ce va sd fie (Isaia 9—06).

Acestea sunt numirf, care nu se polit referi de citit
numal la personi; b) Lul 1 se alribue viéta: precumn
DParintele are vicld intru sine, si eit viez prin Ld-
rintele (Ion 5—26). 1 se preccrie cunoscinfd : pre-
cum meé cundosce pe mine Pdrintele si et cunoscit
pe Pdrintele (Ion 10, 15). Niminea nu cundsce pe
Irivd, fara wnwmai DPavintele: nici pe Fdrintele
nimeni su-lit cundsce fard nwmal Fiulin. (Mat.
11—27). 1 se atribue voie si dragoste: Ca sd cu-
nosed lumea cd iubescit pe Parvintele, cuin w'a iit-
bitit Pdarintele st et vam iubilit pre vol (Iontt
14—31). 1 se atribue lucrare si putere: Parintele
melt pindg acuwm lucrézd i et lucrezit. Nimeni nu
va rdpt oile mele din mdna mea (Ion 5—17).

Personalitatea Duchului Santi. Realitalea per-
sonel Duchulul sfintit se vede : a) din numirile : Dueclere
mdngdlietori, care se potit alribui numal la persone ; b)
Duchului santit se abvibue sciinta @ ale lui D-deit
winiinea nw le scie; numal Duchulit 1ud Dum-
nedeit (1 Cor. 2—10). I se alribue wvoie: tote aces-
tea le lucriéza unulit si acelas Ducl. tmpdrtindit
fic-carutia, precuw veesce (1 Cor. 2 -10). 1 se alri-
bue lucrare si putere: Unitia prin Duclh se dd cu-
vintulit infelepciunel ; altuia cueintulit sciintet lim-
bilora, altuia talwmdeirea lor (1 Cor. 12—7). In ge-
nere se dice in 8f. Scripturd, cii Duchulit sfintt renasce,
inva{tt si conduce spre {otit adevérula ; miangie, graesce
prin Profeti (Ion 3 —8; Luca 12—18; Ion 16, 13).
Din numirile i insusirile enumirate mal susii, pe care
St Seripturit le atribue Duchuln sfintit, urmézi in modu
evidentl, realitatea perszonalititel Duchulul santu.




87

Deosebirea persénelorii S-tel Treimi

Cum ci Parintele, Fiultt si Sf. Spirittt nu sunt una
si aceeas! persond, ci lrel perséne cu totullt distincte
una de alta, acésta se pote vedé in modi destultt de
clarti :

a) Din diferite numiri in porunca despre botezl.
Iisus Cristos, in modii catli se péte de clarlti, a deo-
sebitlt pe Pdrintele, Fiwlit si Sf. Spiritit, ca pe nisce
persone diferite: inergéndit invéfati tote poporele,
botezandu-le in wmwmele Tatdlui, al Fiulwi si al Sf.
Spiritit (Mat. 28, 19),

b) Din relatiunile reciproce : Pirintele nasce pe Fiuld,
Fiullt se nasce de la Parintele ; Pirintele produce pe
Sf. Spirittt, Sf. Spiritii purcede de la Pirintele si se odih-
nesce (umedstar) in Fiunli. Aici este evidentli ci a
prescrie nisce relatii aliatil de diferite aceleiasi per-
sone, este cu neputinti. Prin urmare nu pulem socoli
pe Parintele, Fiultt st 3f. Spiritit de o personi.

¢) Din relafiunile cittre lume: Parintele trimite pe
Fiulit in lume pentru mantuirea lumel. Fiul ge in-
trupéza, efectuézd taina mdéntuirel, se inaltd la Parin-
tele si-llt rogd sit (rimila pe Sfintultt Ducha, Duchulit
sfint/t vine in lume si prin lucrarea harulul desivér-
sesce lucrul mantuirel. Si aicl esle cu nepulinfi a
admite o singurd persénid. Mal deparle lisus Cristos
ne spune: Lit voilt ruge pe Tataliv si alti mdn-
gaitorit va da voué, Duchulit adevéruluil. care de
la Tatall purcede (Ion 14 —16). Aict iarasi se vede
lamurita distingerea personelorit S-tei Treimi.

Biserica din cele mal vecht timpwil in diferite ru-
giciuni a mérturisitt in modullt celd mal clarit dife-
rirea personelorit in D-deire. Asa ea sa rugatil si se
vogd » Marire Tatalui cfe.; la sivérsirea tainel Bo-



88

tezulul ea dice: In numele Tatdlwl, al Iiwlul si al
Sf. Ducluit.

Acelas lucru gisimit exprimatlit si in cele mal vechi
simbole de credin{d; iar Parintii si Invelatorii vechl
al biserice! {ot-d’a-una ait recunoseult {rel persone dis-
tincte in D-deire si att combaiutll in scrierile lortt pe
diferttit eretici, carl profesatt diferite sisteme de invé-
,dtmI, unele mai confuse de citt altele, pe care le-am
védutlt cind am vorbitt despre Dogma Sf Treimi la
inceputl.

Insusirile personale ale persdnelorid Santei
Treimi.

1) Insusirvea personald a Pdrintelul. Insusirea
personald a lai D-dett Pariniele prin care Elt se deo-
sehesce de Fiullt st de Sf Spirittt esle acdésta, ¢ Ll de
Ta nimint nu este  niel naseullt, nicl facutl, nick nu
purcede, ¢i Ellt nasce pe IMiult: Fiuli meit esti tu;
L asta-di te-am ndscutit (Ps. 2 ~7); produce pe
Duchultt santti: Duchulit adevérului, care de la Ta-
talit purcede (lon 15—26).

Sfintif Parintt at bizericei vechi de azemenea exprimaii
insusirea per sonala a Parintelut prin cuvintuld : nenascere
(1.,’:‘1)/“3'.‘1) si-lt numiat etern® sait fard incepulit (v3xs03)
fard causa existentel sale (vaiznc); dar in yaportit cu
cele-lalte persdne il numesctt principiv. causd (#:iz)
autorid; in deosebi, in raportuln citre Fiuiti il nu-
mescl @ Pdvinte (za=is) st in raportit catre Sfintultt
Spirittt il numesett producctorit (zuszun.:5z).

Insusirea personala « Fiulul. ]n:u;ma personald
a Tialul consta in aceea, c¢i Elu nu nasce pe niment.
nict purcede pe Duchula Sfintu: ¢i insusl se nasce de
la Tatdln. Nascerea lul esle efernd; cici se numesce



39

Elt insust, ndscutdt acumm mai inainte de lucéfdarit
(Ps. 2 - 7); din inceputit din dilele vécului (Mih.
b, 2), avéndl marire pind a nu fi Jumea (I6n 17, 5);
Iduntric: Tatdalit este intru mine si ew intru Ll
(fon 10—38). Unicit : insust se numesce unulil
ndscutit (Ion 1—18). Neajunsibilit. Si némulit lui
cine-lit va spune (Isac 53, 8).

Invétitoril vechial bisericel exprimal aiributuli per-
sonallt alt Fiulal prin cuvintul nascere (yivgsi) ;
alti datd prin cuvinte mal generale ca prolatio. pro-
cessio, derivatio, siili numiat Liule lui D-deit, chi-
pultt Tatdlud etec. Dar cum este niscutt Fiulu din
Parintele si in ce constd acéstd nascere, nu puiem
pricepe si exprima, dicealt acesti invetilorl; de sigurh
acésla nascere infelésa Infr'unlt senstt cu totulll spi-
ritualt si nu se pdle lipi de ea ideea unel divisiuni
materiale, ci cum se nasce cugetareaw in mintew
omalud.

Insusgirea personcald a Sf. Spiritit. Insusirea per-
zonalad a S Spirill constid in aceea, cit Kl nicd nu
nasce, nici sc nasce, ci purcede de la Talalii. lisus
Cristos dice: Duchuld adeverulul, care de la Talaln
purcede (Ion 15— 26).

Parintit bisericel se servesclt penlru a exprima acestt
atributt al Sf. Spirita de cuvintele: purcedere, pro-
cessio, cte. si el il numesct chipulit Tatalul, infelep-
cinne, ete. Purcederea S-tulut Spiritir esle deosebild
de nascerea Kiulul, ingi o ce sta acéstd diferive este
nezciutu. Cum purcede Sf. Spirith din Tatald si in ce
se decszbesce purcederea de nascere, esle lardsi uni
punctil, pe care aceias! parin{l il priviai ca necuprinsi
de ratiune. EI observali, cu (ole acestea, ci lrebue si
fie o deosebire intre termeni, desemnindi doué moduri
particulare de existentd si netrebuindu sd fie confun-
date unulit cu altull.



00

Asa SL 16n Damaschin dice: «Desi 1ot am invdfatii
c este deosebire intre nascere si purcedere; dar
in ce sta acdstd deosebive nw scimit (I'xp. cred. ort.
liter. 1, ¢. 8).

Ast-feltt a fostlt invitatura despre insusirile personale
ale personelorit Sf. Treimi in t6td biserica de la inceputil.
In conciliulit T si al Il ecumenicit acéstd invatiturd a
fosttt admisd gi recunosculda de (ota hiserica prin re-
presentantii séf si pusd in simbolult Niceno-Constan-
tinopolitan. In vécultr al VIl Insid unil invétatl din Apust
o modificari, Intru catit-va cu privire la atributula Sf.
Spiritd, prin introducerca salt adaogarea in mentionatulit
simbolt a cuvintelorit: Iilioque, sustinéndi ci Sf. Spiritlt
purcede si de la Fiuli.

Adaosultt de Filioque = si de la Fiull, nefiind inle-
meiattt pe invélatura Intemeiatoraluy si Capulul bisericel,
nict odatii n'a fostit recunoscutit de biserica mami a
Orientulul: ¢i tol-d’a-una a foslit considerali ca o aba-
tere, rilicire de la ortodoxie; de dre-ce Insust Domnulit
dice: Vé voiit trimite mdangdietorii. Duchulit ade-
vérului, care de la Talalit purcede.

Biserica din Orientit tot-d'a-una a declaratit acestnn
adaozlt ca eresie. Dar bigerica din Occidentit a pastratit
adaosultt eretict pind la despirtire (1054) st dupé ce
a fugittt din sinult bisericel mame decenindi schis-
maticd gi erelicd. Nu Diserica orientali a aruncatt
analema  bisericel occidentale; ci delegalit Papel ati
venitlt in Constantinopole. alt depusit anatema contra
bizericel orientale si salt {acutlt nevedutl, esindit occi-
dentalil de atunct din sinultt bisericel mame, devenindit
schismaticl si apo! si creticl.


presentant.il

Despre Universi

D-deli celi unictt in fiin{d si glorificatli in {rel perséne,
avéndi, dupre cum am védutll, perfectiunea in gradull
supremit si bucurindu-se de fericire cu desavérsire, a
voitli ca si existe si alte fiinte, care sii se impirlagésca
de ale sale bine-facerl. Pentru acésta D-deli din nimicii
a facutlt lumea satt Universull cu tote fiintele dintr'énsuli
st de la creatiunea Universuluf tot-d'a-una si neintreruptii
a Ingrijitt de creafurile sale.

Ingrijirea Iul D-det de lume constiluind legitura cu
crealurile si in specialll cu omulll, se numese economiea
lul D-dett pentru méntuirea omulul. Invititura bisericel
nostre ortodoxe despre raportullt lul D-dett cu Univerzult
si cu omulll este coprinsd in art. I al Simbolului cre-
dinfel. Din aceslti articoltt se vede ci invatatura orfo-
doxd despre D-delt in raporilt cu lumea se divide in
doué parli: D-dett ca creatori si D-delt ca atotltiitori
salt provedinta divini.

D-deit Creatorulit lumel. Ordinea si armoniea din
Universti, prea intelépla organisare, frumuselea operi-
lortt din Universtt sunt probe cidt acestit nemdirginilit
spatit cu tdte fiinfele si corpurile dintrinsulit nu este
produsullt intimplare!, nici s'a produst elll singurli: ci
este creatura unel fiinte pré intelepte si Atotu-puter-
nice. Acésta se vede din Sf. Scripturd, care dice : Intru
Inceputit a fdcutit D-deit Cerulit si pamintulit.
(Genesa 1, 1). Tdte cdte « voitit Domnudit o facutit
in Cerit si pre paminti. (Ps..).

Apostolultt Paultt dice: «Intru dinsulit s'a ziditit
tote cele din Cerit si cele de pre pdmintit. cele vé-
dute si cele nevédute. (Col. 1, 16). Tota este de Ia
elit, totit este prin elit, totit este in elit». (Rom. 11, 36).

In creatiunea lumei se vede participarea tutorit per-



02

sonelortt Sf. Treimi. Ast-feli  Apostoluli Ion dice :
«Tole printrinsulit s'ai fdculdt si fard de dinsulit
nimiclt nuw S'a fdculit, ce s'a fdcutit>. (I6n 1, 3).

Sf. Vasile-Celti-Mare dice: «Taldlu este causa pri-
mard a totit ce existd. Iiulit causa urditore, Sf.
Dulit causa sdvérsitore. Cu wvoiea Tatdlul tote
existd, prin lucrarea I'iulii tote se aducit in fiinld;
st cu presenfa Sf. Dulii tole se sdvérsescit.

D-det ca omnipotentli sivérsesce totl ce voesce si
cum voesce si nimiclt nu i se opune. De se face ceva
din materie, nu este Atolti-puternicie. De aceea Univer-
sulit e facutt de D-deQt din nimica.

D-dett este causa primard, principinlit tuturortt lu-
crurilort si fiinfelorit din Universti. Eit. prin a Sa
vointi s1 pulere, a adustt (6te dintru nefiin{a intru
fiinla, cum dice Apostolulit Paulii: «D-deit chiémd
cele ce 1w sunt, ca cum ar fir. (Rom. 4, 17). Prin
credinta pricepemmit ca s'ait intemeiatit vécurile ciu
cuevinfulit {ul D-deit ; de sa facutit din cele neve-
dute cele ce se vedit. (Lbr. 11, 3).

Ideea profesati in vechime de Gnostiel si Manichel
despre Lternitalea maleriel faldl cu  Atota-puterniciea
si independenta lul D-delt cade de sine si de la sine.
D-det a faculll lumea, nu din elernitale, ci in timpi.
calt, de-o-data cu thmpulit. cum dice Augustin si
dupre cum s=¢ exprima Sfinta Scriptwrd ¢ Infrie in-
ceputit. ele.. (Genesa 1, 1); Si dupre cum dice psal-
mistulv: <Ml innainte de ce s'ait zidity wuatit si
sa facutit paminlulies. (Ps. 89, V 3.

Cum cd Universullt are unu inceputli, acésta se vede
chiar din cuvintulit lut lisus Christos : «Si aciin mé
proslavesce tu Pdrinte la tine insu fi cu mdrirea
ce am auvutit la tine mal nainte de a fi lumea.
(on 17, V. 5. Apostoluln Paul ne arati cit chiar



timpull a fostli creatti, cand dice: «Prin care si vecit
sait facutit, (Ebrei 1, 2).

Ordinea Creatiunel

La inceputlt a creatli D-dett Cerulit si pimintull.
Sub acésti numire biserica crestini toti-d'a-una a in-
telestt ci D-delt inainte de tdle a creatit spiritele si
materiea. In dina d’intéilt a creatt lumina, ca elementt
necesarlt pentru viéta tuturort fiintelorit organice. A
doua di a ficulit firmamenfulit sau tiriea, pe care a
numit-o Cerli, adich a creatll atmosfera, ce incunjuri
globullt nostru. In a treia di a despiriitii uscatulit
de ape. A poruncitll uscatulul si produci Yerburl si
totr feluli de vegelatiune.

La crearea tulurorli acestorli lucrwmi D-ded a dist
numai: sa fie, st ait fosti: In cuvintele exprimate de
autorult Genesel: sd fie, se vede toti majestatea si
omnipotenia Creatorulul. A4 patre ¢i, a faculii: sorele,
luna, stelele, tole planetele si tote cele-I'alte corpurt
cerescl.

In a cincea di, a ficuti pescii si pisérile. In @
sasea (ia creatli animalele patrupede si in urma pe omit.

Tote acestea le-a creatli D-delt in sase dile numai
cu cuvintulli: @ disit si Sa fdcuti. Dupre atesta-
tiunea Scripturel aceste sase dile ai fostu dile obici-
nuite, iar nu epoci sal periéde indelungate, cum sustini
naturalistil; céci in enumeratiunea dilelordl, hibliea ne
spune cd fie-care di avea sérd si diminétd. Creatiunea
lumel din nimica e prima minune in lume faculad prin
atotiiputerniciea lui D-deti. D-det ar fi pututn si faci
tote intro singurd clipa.

Gradata creare a lumel ne probézi nu numal inalta
bunatate a Creatorulul, care pregitesce fiintelort1, chiar



ayq

inainte de a le crea, cele necesare spre vieluire, ci si
suprema intelepciune a Crealorulul. care cu mulld
chibzuinti  a intocmithi (ole. Pe lingi acésia ordinea
Creatiunel probézit cd D-deit, ca o fiinld absolutu li-
berd, de si infrebuinfézi libertalea sa, unde voesce si
cam voesce, dar voesce in i6te ordinea ralionald, si
corespundetore unui scoptt determinatll si precisit dupre
cum se vede in crealiune.

Perfectiunea Creatiunei

<

Universuli a fostii creatt de D-detl in deplinﬁ per-
fectiune, corespundctore scopulul selt. Insast sf. Serip-
turd, cind vorbesee despre crearen hc-m rul genu de
fiinte, aratd pe D-dent privindi creaturile : @ védubit cd
tote erat bune forfe (Genesa 8, 105 12, 19 21. 31).
Dar nu nuinai locurile ce sar put¢ cita din sf. Scripturd
ne potl incredinla despre perfectiunea universulai, ci
chiar si privirea lul cu atenliune; cicl universullt este
o carle, care coprinde probe convingetore, Privindi
natura, singurdt e unt tablod. in care sunt zugravile
tote perfectiunile majestilel fui D-del, incepéndin de
la firuln de i¢tha gt pind la fiinfa cea mal dislinsd
dintre viefuilore,

In moda specialli, in natura umani, dupre cum s'a
distt in altd loct, se pote vedé perfectiunea lumes
nu numal in framusetea constitutiunel fisice a omuluj,
¢l st in puterile sau facultatile sulletescl. fiinda dupre
hlpulu si aseménarca lul D-det; in consciinta si ten-
dinfa cifre sanctitate. Told armoniea st legile neschim-
bate din universi de la inceputulll lume dovedeszclt
nu numal atoltputerniciex Crealorulul, ci si perfec-
tiunea, ce sa dattt operilort din universti.



05

Réulll ce existi in naturd, nu e resultatuld imper-
fectiunel universulul, ci e plodusulu relel intrebuinfir
a llbeltdt,a flintelort rationale si libere.

Despre omi

Dupd ce D-del a creatlt din nimictt mal intait lumea
spirituald si apo¥ lumea maleriald, spre a incorona opera
sa: a creatli pe omu, care prin sufletulll séu face parte
dintre fiinfele spirituale, iar prin corpull séit face parte
din lumea materiald. Din acéstd causi omuld in ve-
chime se si numia lumea micd, adick o iofilisare in
miclt a lumel; din care causit Augustin dice: « Nu ewxistd
nict un felit de creaturd, care sd nu se pold recu-
nosce i omil».

Tatd trisurile principale ale invitiaturel bisericel nosire
in acéstd privintd: §i a disit D-delt (in Sf. Treima)‘
«Stt facemit omit dupre cthulu sk asemeénareq
nostrd».

D-dett a creatt corpullt primulul omit Adam din
paminti: si a suflati intrénsuld suflare de viéti; a
scostt una din cdstele luf Adam si a formalt pe femele,
adica pe Fva. D-delt a creatll pe omil, ca sid-lu (ubésed,
sd-l cundscd, si-li glorifice, ca ast-felit si {raicsca
tot-d’a-una fericiti.

Origina si unitatea rasei umane

Din cele precedente sa véduti. ci omull este esitl
din méana lul D deu prin c1e'mune si nicl o alta teorie
nu pote fi admisd in acésta cestiune.

Insusi lisus Christos dice: De la inceputit D-deit



06

a fdacultt un singurit omit $i o singurd femeie».
(Mat. 1—9, v. 4—0).

Tottt astii-felit este si doctrina Apostolilortt (I Timot.
2, 13: 1 Corint. C. 15 v.,,45—47;1 Corint. Il v. 8—9;
Efesenl 5 v., 31). Pirin{il bisericel alt rémast credin-
ciosl acestel doctrine despre creaiiunea omulul. S[. Ion
Damaschin dice: «Din natura visibila st invisibild
D-deit « creatit pe omit cw propriile sale mani;
elit Ua creatit dupre clipulit si aseménarew sa; din
tina pamintului i-a formati corpulit si cu suflarea
sa divind i-a comunicatit wnit sufletit inteligenti,
cugetdtorit>. (Ex. cred. ort. C. 11, c. 12).

Despre unitatea rasel umane lardst att sustinutl unii
ci omenil nu descindit din acelas omi, avéndi in
vedere diversitatea colorel si a formaliunel fisice in
generalll,

Acésta nu se péte susliné cu temeilt. Totd diver-
silatea colorel si a formatiune! fisice a omenilori din
diferite localititt ale pamintulut este resullatula influ-
entelora climatice.

Separatiunea continentelorit nu probézi diversitatea
de origini. America a fostit cunoscutd inainte de
Columb si a fostt unitd cu Asiea printruntt istm, care
acum se numesce strimtorea de Bering; dect din Asiea
omul a trecut in America. Probd sunt diferitele obiceiuri, -
pe care Americanil le-at pistratii, ca: Credinfa despre
Diluviu, despre Circumcisiune, serbarea Simbete], Ju-
bileele. etc. carl eralt serbate in Asiea.

Chiar sciinta modernd prin representantil séi ce-
lebri ca: Huwmbold, Richard, susfine unitatea rasei
umane. :



Origina Sufletului

In privinta originel sufletului uman biserica Orlo-
doxd, basati pe Slinta Scripturd, a credullt si marlu-
rigit tot-d’a-una cit sufletuli omului este creatit ca si
cele-lalte spirite ingerescl, nu insi in acelaslt timpu.

Pentru acésta Sinodultt al 5-lea a combitulit scrie-
rile lut Origine, care sustinea ci sufletele omenilora
sunt creale de la inceputil sicd, din causa picatulul att
fostlt trimise in corpurile umane spre pedépsit. Deci-
siunea Sinodului este exprimati sub acésti formi :
«Conform cuvintuluy lui D-dett Biserica afirmd
ca sufletulit e creatit in acelasit timpit cuw corpulit
st nw mal nainte sad mai pe urmd, cum cugeld
Origene». Nicl opiniunea fraducianismulul nu e ad-
misid de biserici penlru cd implici In sine maleriali-
tatea suflefulut, ceea ce ar fi absurdi.

Prin urmare nicl preexistentianismulit, nici tra-
ducianismulit ne corespundéndi cu doctrina ecumenici,
rémane singurlt creatianismulit adimnisit de bisericd.

Chipuld si aseménarea Iui D-del in omd

Cea mal importantd dintre prerogativele omulul in
raportlt cu cele-lalte creaturl, este cd D-dell si-a ari-
taltt suprema sa buni-vointd ciire omi, impodobin-
du-lit cu chipula st aseménarea sa, dupre cum dice
Scriptara : «Sd facemit omit dupre chipulit si ase-
ménarea nostyd». Realitatea chipulul lui D-delt in omt
fiindtt atestala destultt de lamuriti de SI, Scripturd
(Facere 1,27; 7.5; 1,1; 1,9; 9. 6), (lacob 3 v. 9),

Biserica ortodoxi tot-d'a-una a recunoscut-o; chiar
piganil nu tdgiduialt acestit adevérd, dupre cum se

7



a8

vede la Aristotellt (Hzt =iz ¢oy7: 1—2); la Cicero In
carl>a: delegibus, (1,7—8); Ovidiu, Metamorfose (1, 7).

Multl in vechime credeat cit i D-det are corpt ome-
nesch (antropomorfistii), din care causd punealt asems-
narea omulul cu D-delt in forma corpulul. D-deli insi
este spiritl, dupre cum s'a ardlali, cind ¢'a vorbitl
despre spiritualitatea lul D-delt. Prin urmare, trebue si
consideraml asemeénarea omulul cu D-deli nu in pri-
vin{a corpulul. ¢l in privinla sulletulul s¢t nematerialit.
Cestiunea acésta a fostit demonstrata de citre Cle-
menle Alexvaidrinul. Origene, Bpifane Lusebid, Grig.
de Nisa, Awmbrosiit elc.

D-delt ca spiriliv are rafiune, libertate si nemurire;
decl si aseménarea omului cu el sta totlt in ratiune,
liberd voinfd, ce are sulletuln =¢it si in nemurirea su-
fletulul.

Dupre cum D-delt e intreitt in persone si sufletullt
are: anteligenfd, voin{d si sensibitate salt inimd, {rel
facultafl deosebile. In aceste trel facultadl suflelescl se
reflecta admivabilit imaginea lat D-dett in om.

Dupre cum rafiunca nu poéle exista fard cuvinti si
spiritl, tott asa Tatdll n'a existata fard Fiult si Spi-
ritulit Santtl Sidupre cum cele tref persone ale D-deirel
nu sunt de citli unulit $i acelas D-den, tollt asa si
cele {rel facultafl ale sulletului nu sunf de catin unul
st acelas sullett alt omulul.

Numal atata deosehire esle intre facultitile sufletulul
omenescl si D-dedt, ¢ D-deit esle ])elf&,ClU sl nu are
nicl o twbumti de perfectionare, pe cind facull; atile
saflelulut fiind proprietall ale unel subslan{e create,
sunt succeptibile de perfeclionare.



Spiritualitatea si Nemurirea Sufletuiui
P :

Dogma despre spiritualitatea sufletului este intemeiati
nu numai pe sf. Scripturd si invitalura DBisericel, cisi
pe Invatatura péariniilord Bisericel, pe raliunea umana,
pe credinfa popdrelorli, care ne incredinlézi cit cele 3
facultati ale sufletulul sunt incompatibile cu materiea
si proprietafile el. Dacd in sf. Scripturd si sinddele ecu-
menice nu s'a tractalit chestiunea spiritualititel sufle-
tului. cum alt {ractat-o filogofil, apol causa sti in acésta
ci sufletullt ca substantai nematerialii, era in convin-
gerea inlimd a lulurorli si cd acéstd dogmi era si este
socolita ca positivd, {ara trebuintd de demonstratiune;
de odre-ce suflefulll e simplu si nu e compusit din
partl ca maleriea.

Parintii Bisericel in unanimitate proclama dislinc-
tiunea suiletului de corpi, cum si spiritualitatea inte-
ligentet.

Bergier, un scriitorlt occidentallt dice: Spirituali-
tatea sufletuluti, ca si existenfa lui D-deil. este o
credinta wiviversald, o ateslatiune conslantd, ce-si da
omenirea ea insdsl; acésta este credinta genului umanti.
Este tolit una, daci acéstd credintd e venitda prin tra-
difiune, prin simtullt internd, orf din reflexiunea opera-
tiunilortt ndstre. Inainte de a {i filozolii, nici un poport,
nici o fiinla rationalda nu avea convingerea ci materiea
pote cugela. Si reflecteze pulini omulll asupra sa, si
indatd descopere in fondull fiintel sale facuitatea de a
simti, de a cugeta, de a voi, de a compara, de a ju-
deca, de a rationa, de a lucra cu vointi. Totlt de-odata
vede cd acesle facultitl si actele ce ele efecluézd, sunt
incompatibile cu materiea. Unit corplt orl cati de
subtire totl va avé intindere, va {i compust din
partl si prin urmare va fi divisihili. Facultitile sufle-



100

tulut sivérsesclt acte simple si indivisibile. Nimen! nu
dice jumdtate, a doua, a lreia, a palra, orf a cincia
parte din judecata mea, din rationamentulti melt ; niment
nu dice o bucald, untt fragment din vointa mea. Prin
urmare nicl subsfan{a agentulul. ce efectud, nu péte
fi de cialtt substanti simpld, ficulii dupre imaginea lul
D-deti, imagine care face din omi [iinta stapind pe
pimintt si-1 da pulere asupra animalelori si asupra
sa tnsusl. Nimenl nu st-a inchipuillt ci malteriea s'a
pututlt misca. Cu tote sofismele lul Epicur, Spiritua-
litatea fiintel cugelitére ¢ o dogmi in generallt riis-
panditi din primele {impuri ale lamel. Daci este uni
adevert, cit natura st consciinfa dictézit tuturorlt éme-
nilorti, apol acésta este diferenta intre spiritd si ma-
terie. Orl-ce poportl, care nare termeni deosebifl spre
a designa spiritullt si materiea, sub numele de spiritit
infelege o liinfd, care cundsce, care simfe cii exista,
care arc cunoscin{ii despre ewul individuali, cit are pu-
terea de a lucra st de a misca maleriea.

Sat gdsitt natiunt destultt de orbile spre a adora
animalele, dar n'a fostll nicl o-datit asa de stupide, ca
sd credid ¢ omulat ne este de catie unit animalil.

Ratiunea este de acordit cu credinta; ratiunea de
monsiri ci sulletullt nmantt este o substantd simpli,
indivisibild cu totulit deosehifi de materie.

Nemurirea sufietwlul. Sulletulil omului dar, fiind
crealli dupre chipulit si asemdnarea lut D-dett. este ne-
muritorlt.  Sufletullt ca substantd spirituald simpla si
indivisibili csle nesupusit distrugerel; nu pole nici
infrun modt si fie descompustil, ca unit corpii, si deci
nicl supusit pierdirel. D-dett a voilll a ne crea si a ne
da mijlocele necesare, ca si puteml merita de a fi cu
el in vecl. D-dett a pustt ca lege de a respliti pe cel
bunf si a pedepsi pe cel 81 in viéta viitore; si prin
acésti dogmid nu se dovedesce de citli nemurirea.



101

Tétd omenirea din tdéte timpurile a avutl credinfa
cd D-dett va pedepsi negresiti pe cei réf si va rés-
plati pe cel buni atitt in viéla acésta citl si in cea-
l-alti vietd, fie acéstd credinid sub ori-ce formid. Pe
lingd acestea, nol vedeml cii omulll cautd fericirca
pind in ullimele momente ale acestel vieli si sperd a
0 dobindi. De n’ar {i sufletult nemuritori, acésta
sperantii n'ar exista.

Destinatiunea omului

D-deti ficéndad pe omi superiorit tuturort creatu-
rilorti, inzestrandu-l cu rafiune si libertate, imfrumu-
setindu-1 cu chipullt g1 aseménarea sa, I-a determinatil
si unlt scoptt ali existenfel sale, care se numesce des-
tinativnea omulud. Destinatiunea omulul consisli in
permanentd slare de unire cu D-delt, legaturd la care
la chiematlt prin creatiune, imprimindu-I chipula si
aseminarea sa, cit in virtulea acestel inalte destina-
{iuni si tindd necontenitn catre prolotipullt sett prin
tote puterile sufletului sélt; s cundsci pe Creatorulil
sélt; sii-1 iubéscd si si-li glorifice, ca prinfracésta si
pota trai in legiturd neintreruptii cu elil

De aceea sf. Scriplurd dice: Elit « creatit in ei
sciinfa Spirttului; a fdcutd s stralucéscd ochiuliy
séit asupra inimilorit lorit, spre a-i face sd vadd
mdrirea operilorit sale, ca prin laudele lorit sd se
vadd sfinteniea numelui sci; sa-lit glorifice prin
minunile sale si sd publice maJniﬁcenta opcrilorz“z
sale. LIt le prescrie regula purtarel si i-a facuti
deposttarit legel sale de vietd. Elu « facutu ci el
o aliantd vecinicd si 4-a invdtatt poruncile justi-
tied sale (Sirah. 17, 6—10). Mantuitorulit dice: Asa
sa lumineze lumma vostra inaintea omenilorit, ca



102

védéndit faptele wvostre cele buite s mdréscd pe
Tatdale vostrw celit din ceruri (Mal. 3, 106),

Marit si purtatt pre D deit in corpuliv vostru.
I (Corint, 6, 20).

Ori de mducati, ori de beli si ori ce deati face,
tote pentrie mdarivee Il D-deit sd le faccti. (I, Co-
rint, 10, 31).

Lactantiu in serierile sale: Institutio divina. (4. 28),
de falsa sapientia. (3, 20, V. 10), de vita Dbeaia
(7, 5) dice:

«Ne nascemit ca condiliune, ca lul D-deli, care ne-a
datit fiinfa, si-1 dimit supunerea, ce-i s¢ cuvine; si-lt
cunoscemit si si-l urmidmi. Unili prin acésta legi-
turd de pietate, suntem In comunicatie cu D-deli, de
unde resultit st numele de religiune»s.

Ast-feltt dar numele de religiune este provenitlt din
alianta in care D-delt unesce e omet cu dinsullt si-ltt
unesce cu clt prin piclate ; cicl a-1 servi ca Dontiutlied
nosiru s a ne supune lul ca Pdrinlelut nostry, acésta
pentru nol esle lucru esentiali. Sf. Vasilie dice: «Tuw
esti wunit vasit artisticet lucrata, care ai priimitit
de la D-deit fiinta ta. ddresce pe Creatorulit téi;
caci tw nar fostit creatit de cdtit spre a [i vred-
wicit anstrimentds alit mdrivel ud D-dett, si totd
acesta e este pentrw tine ca o carte vie, care
predica gloriea lud D-deil. si tie, care ai priimitil,
creatinnea i anunta mdrirea ascunsda si invisi-
bila a Domndui; ca tw sd cunosct pe Dumnedeunlit
adeverulid. Pdstrézd in mintea ta ce-ti spusei».

Destinaliunea omulul, Intru catit il privesce pe ell
insusl, consistd in a se aplica in modit constantl sit-si
desvolte si perfectioneze facultafile sufletulul prin prac-
tica lucrurilortt bune, si si se formeze din ce in ce
dupre aseménarea lui D-deti, prototipulit sétt. De aceea,
S[. Scriptur@d dice : «Fifl sfinti; cdci si edt. Domnulit



103

D-deulit vostrw Sf. sunt». (Levilicu 11—44, 19—2;
20, 7). Ity perfecti, cum i Tatdalit vostru celit
din Cerit perfectii este». (Mat. b, 48).

Acestlt lucru ali destinatiunel omului nu este con-
traritt gloriel lul D-deil, ci servesce spre completare a
putintel omulul de a mari pe D-deli. Numal omulit
perfectionatil, luminatii prin desvoltarea facultiitilor
sufletescl, intelege si sivérsesce fapte bune in adeve-
ratulit intelesti ali Bisericel ortodoxe; si numail elit
pote aduce lul D-dett adevérati adoratiune.

Destinatiunea omului, in raportit cu cele-l-alte crea-
turf ce-lu incunjuri, este ca omulil si servéscd de inler-
mediari intre Creatoril si creaturile piimintesci, si prin
urmare, cum dice Scriplura, s comande pescilorii mi-
ref, animalelorl, la tott pamintala si la tote reptilele
ce se migcd pre piaminti. (Ifacere, 1—26). '

Aptitudinea omului pentru perfectiunea si
destinatiunea sa

D-deti creandit pe omii cu asa de inaltd destinatiune,
Ia facuti capabili de-a si-o indeplini. Omultt a esiti
din mdiinile Creatorulul s¢t perfectin in sufletultt se,
alatit din punctit de vedere alll inteligenfe! catu si altt
vointel salt moralitatel. (Conf. ortodoxd, art. I, R. 23).
In Cartea facerel ni se spune ci Adam a datit tuturort
animalelort numele ce se cuvenia fie-cirul animalll
dupre natura si caracterullt séu.

In acéstd privintd sf. Ion Crisostom dice: lea in bé-
gare de séma independenta voinfel si prea marea infe-
lepciune a lui Adam, si nu dice ci el nu cunoscea ce
e bine si ce e réi. Acela care a pututll si dea nume,
ce li se cuvenia, animalelor, pésarnlortt si bestiilort
sélbatice si a facuti acésta cum frebuia, dupre carac-



104

terulit si moravurile fie-cireia din ele, aceli oml nu
cra plind de inlelepciune si de sciinta? D-delt insusi
a aprobatit asa de hine aceste nume, in citit n'a’voitu
sit facd nici cea mal micit schimbare, chiar atunc! cénd
Adam putuse sd se insale (Omilia 14, 5 asupra Ge-
nesel).

Dar, negresitl, de si raliunea omulul era limpede,
drépta, liberdt de prejuditii si de erorj, apta spre a cu-
nosce lucrurile cu cea mai mare inlesnire, lotusi, era
Iimitatd st incapabild de a coprinde totult cu o privire;
acésta o dovedesce ciderea primulul omi. El dar
trebuia sit se desvolte si sit sc perfeclioneze {replati.

Omulit a esitt din mdinile Creatorulul perfectt si
in respectullt lisicti. Corpulit omulul, ca operit a fiinfel
prea infeleple, esle admirabili in organisafiunea sa, pe
care o .pistréza si asti-di si n‘a priimitit de la Crea-
forult soit nici untt defectlt infernit satt externii: ell
avea [ofd vigdrea junelel, nesupustt morburilorit si
suferinfelorii. De aceea Moisi represinta relele si bolele
ca electt altt ciderel omulul si ca pedepse penfru
pecali.

Puterile suflelesci dar pe de o parte, iar pe de alla
cele [isice, cu caria fosti inzestratlt de Crealort, pentru
omi alt foslt mijloce indestulatore, ca elit sd fie apta
de a-st indeplini deslinaliunea sa cu ajulorulit Crea-
torulul s¢h, ajutort manifeslalt in provedinta diving,
despre care s¢ va vorbi mal pe urmd.

Ajulorultt Tutf D-deli, pentru ca omuli si-st impli-
nésca destinaliunea sa, consisld in imprejuririle locale,
unde D-delt a puslt pe omi. cum era gridina para-
disului, care era un {inutlt incununati cu tote daru-
rile imbelsugale ale lul D-dett si pusit la digpositiunea
omulal; al Il-lea mijlocti consisti in revelatiunea ce D-dett
a facutlt omulul pentru desvoltarea puterilorin suflelesti
si pentru instruirea omului in veritatile religiunel; si. in



105

fine, al 11l-lea mijlocli consistd in comunicaliunea directd
a omului cu D-deu.

Din aceste dise de pind aci se vede ci omull era
intr’'o adevératd slare de fericire; c#ci era f{ard suferinli
si in perfectd relatiune cu D-deli, ca copiil cu pi-
rintif lori.

Acésti stare de fericire ar fi crescutit din ce in ce
mai multt, polrivith desvoltirei si perfeclinnel omulul,
dacd omula n’ar fi cidutli in pécatli prin neascultare.

Cdderea omului

Omull, creatti de D-deli, fu pust intr'o gridind admi-
rabili de frumdsi, impodobitit cu tott felulli de pomi
roditorf. D-deli, spre a cerca ascullarea omulul, il opri
de a manca din fructele unul arbore, numitii arborele
sciinfef binelu? si réulul. Dupre atestatiunea sfintului
Grigorie Teologull, acestii arbore nu era alt-ce-va de citil
contemplatiunea, la care s=e pot aplica numal aceia,
care suni desvoltali si perfectionall prin experienta.
Acestii arbore salt coniemplatiune nu era ce-va rétt
in sine, dar a minca din elil sall a face usit de elil era
ce-va prematurd penfra omu, ca siori-ce lucru pentru
celil simplu si nemoderatlll in dorintele sale; dupre cum
o hrandi subslantiald este vatimatoére pentru uni sto-
machtt slabtt.

Adam si Eva cédurd in gresald din neascullare, prin
indemnulti sarpelul. Sarpele acesta era spiritult réd,
ingerulil cadutu din marirea sa prin mandrie, adici
diavoluli. Cum c& acestu garpe era diavoluli, ne in-
credin{éza Sf. Scripturd, cand dice: «Marele dracon,
acestli vechilt sarpe este diavolulli si Salan, care amé-
gesce lumea». (Apocalipg, 12 v. 9; 20 v. 2). Diavolulu
fiindi untt ingert cadutii, nu poéle si facit de callt ceea-ce



106

a fiacult de la incepulyi, adicit sit (urbure spiritullt o-
mulul, tirindu-lit sit calee porunca lul D-delt si Tmpe-
{rindu-1 inima pe nesimliite (Irineu, adversus hereses
Cart. 'V, ¢. 24 v. 23); cu alte cuvinte diavolultt a luatil
forma de sarpe, ca si faci pe omit sit grescscdt, si
penlru acesli gcopli g'a adreszatin la lemele, ca mal slabid
si lesne de amigiti.

Sifiind-cii Adain a gresilt prin propriea sa voinid,
fara sit fie conslrinsit de vre-o necesitate, pentru acésta
a si {ostlt pedepsilli: «pentirne cd ai ascultatit vocea
sotiel lale si at wmdncalit din fiructulit arborelul, din
care vam opritit sa nu mdancati..» (Facere 1, 17),

Din cele dize se vede cd, causa cidercl omulul, e
sarpele orl diavolulit; a douva causit e Adam si Hoa,
pentru ci nimictt nu I-a forfatlt s greséscd, ci att cadutl
in gresali din propriea vointd si slibiciune a lorl:
Eva lisindu-se a fI amagiti de sarpe salt diavold,
iar Adam lasindu-se a face volea Evel, cind el {rebuialt
si asculie de porunca Jui D-deil. De st Eva nu va fi
auditlt insd-st porunca lul D-dell, ci prin Adam; darv
Adam singurit audise porunca cea usure de impli-
niti; cu tole aceslea s'a supusit voinfel Evel. D-delt a
sciuflt ¢l omullt avea sit cada, de aceea a si determinalit
réscumpérarea lui prin lisus Christos, fiullt s¢it unicll.
Sciea D-delt cd omullt va cidé, dar pentru acésta nu
se pote dice: de ce I'a creattt® Pentru ci trebuia omull
sit {réed prin scola suferintel, din causa pécatulul séq,
spre a sci s prefudscit bunitatea lut D-dedt pentru
binele dinnaintea ciderel si penlru réscumperarea ce-I
va acorda dupi cidere. Si apol. de nu crea D-delt pe
omi, de unde ar fi fostt = ésd flinte ale universului,
ca acelea pe care lec inregistrézi istoriea ca glorie a
neamului omenescli, pentru sustinerea adevérulul. ne-
cesartt progresulul si inaintérel lumel si pentru po-
doba nalurer



107

Acele podobe ale naturel umane si acele multim! de
martirT insuflefiff de spiritulll lui D-delt si de cea mal
mal frumésa $i adincd pietate, de unde ar fi esita?

Gravitatea gresalel primilorti pirintl ai omeniref

La prima gindire s'ar piaré cit nu e ceva gravi, dacd
Adam si Eva ali mancattt din fructulit opriti, si dect nu
pulea sd aibad consecinfe asa de enorme gresala lort.

Ca si putemi judeca despre consecinfele grave ale
gresalel lul Adam, trebue si avemil in vedere urmiitérele:
I. Porunca dald, nu era ceva pusi in natura lorl, ci
era porunci revelatd, positivd, audita de omil de la
insusi D-dett. cdreia trebuia sit se supund, ca unil ce
trebuia sii intelégd, ci sunt pusi la incercare spre a
se vedé, dacd rémana ascultitor! si supusi. Decl. ne-
supunéndu-se sat facutlt vinovaii de insubordinare,
dupr cuvintul. Apostolulul Paulid. (Rom. 15, 19). As-
cullarea lori era o virtute, din care isvoratt multe al-
tele, si deci culpa lorit este mare. 1. Porunca. dati loru,
era forte usure: de a nu se alinge de fructele unui
singurtt arbore din atatia mulli al{ii, tolt asa de frumost;
si omulit n'a voitlt sd respecle porunca lui D-ded, din
causa intemperantei sale. IlI. Bine-facerile primite de
la D-deu eratt destule motive de ale impune respectit.
Pe lingd acésta nicl ameninlarea teribili ce le-a ficutd,
nu i-a refinut in ascullare ; cécl, le-a distt: De vefd,
mdnca, veld muri. Adam si Eva avealt destule mi-
jloce spre a resista tentafiunel, avéndii neatinse tote
puterile sufletescl si fisice, ca necadull in pécatu. Decl
totula alima de vointa lori. IV. i ascullard amigi-
rile diavolului, care nu le ficuse nici unt bine, si se
puseri in opositiune cu bine-{iacétoruld lordt; méndriea le
orbi mintea. credéndti cii se vorli face ca nisce Dumnedel.



Consecintele cdderei omului

Prin gresala lori, Adam si Eva at ruptt legifura
dintre el si D-dew, al pierdutit graliea divind, at pier-
dulit inocenla, alt ciidutu in morte spirituald prin in-
tunecarca ratiunel lorii; in catt n’at mai pututid in
urmit si se inalle la cunoscinia Crealorulut lorli, pina
ce n'ait repriimilit graliea divinii, ce perduserd.

Omult ciiduttt a fostit supusit la béle, la durer! si
slibiciune, pentru ci pécalullt a introdustt in corpl
principiulit distructorit alit morbositatel.

Din causa pécatulul primil pirinti ai omenirel {urd
iseonifl din acea frumdsit gradind, numitd paradis, si
prin urmare inlilurail si de la comunicafiunca directa
cu D-den.

Pamintultt a fost st rémast blestematlt din causa
lorti, ca si producdt spin! si pilimida.

Transmiterea pé&catului lui Adam la totd
neamulli omenesci.

Pecatuln, séivérsitit de prima pirechie a genulul umani,
s'a fransmistt la tofl urmasillortt. Aceslt péeatlt se nu-
mesce pceatulit originalit, penltru ci dalézd existen{a
lul de la origina omenirel, de la prima pirechie a nea-
mulul omenescli. Dacd nar fi existatlt pecatullt ori-
ginal@t, réscumpérarea lumel prin lisus Cristos n'ar fi
avutt loctt. Prin urmare pécatultt originalu si réscam-
pérarea prin lisus Cristos sunt 2 centre, limprejurulii ci-
rora gravitézi {6t doctrina Creslini.

Pécatull originali este o cilcare a lezel lut D-det,
dati in Paradisn,

Adam este culpabill de sivérsirea pscatulul ; iar nof,



109

urmasii nu suntem vinovall, ca savérsitorf, c¢i numai
prin culpabilitatea naturei néstre, transmisi de la primif
périn{i; nol am venitl culpabill in Adam si Eva, cum
dice Apostolul: Prin neascultarea unuic mai mulli
a1t devenitit péedtost (Rom. 5, 19), pritmindit de la
elit natura pécdlosda; deci not venime in luwme fi-
resce fit ai mdniei, (Efes. 2, 3). Asa dar, sub numele
de pécatll originalll intelegemit atdlit pécatult lor catii
st starea in care I-a adus pécatulil: iar in nol, ca des-
cendentl af lor, este numal conditiunea supusii péca-
tulul, cu care si in care venimu in lume.

Prin botezii se sterge, se nimicesce in noi pala ori-
ginald ; esimit din starea pécatului, adici numal sun-
tem fii ai méaniel, devenimil curall si inocenti; acésta
nu ne sculesce insd de urmarile. ce ne-a produsil prin-
cipiult distructort, adici rémanemi supusi bolelortt si
inclinatiunei spre réd.

Biserica tot-d'a-una a respinslil si respinge doctrina
vechie a Pelagienilorit, cum si ideile Socienilorit
moderni, ci bdélele sunt ineren{l naturef umane. Ase-
menea Biserica respinge doctrina acelora, care susfinlt
cd pécatultt originalti a dislrusli in omt téfe facullitile
fui spirituale, a dislrustt imaginea lui D-dett in omu.

Realitatea pé&catului originald si moduld lui de
transmitere

Biserica ortodoxd ne invald cd de la Adam si Eva,
pécatul originali s'a transmisit cu téte consecinfele
luf la tofi urmasit lor prin nascere naturali. In cap. o
al Epistolel catre Rom. Apostolul Paul ficéndt o paralela
intre Adam si lisus, in raportt cu genull umant,
- aratd forte lamurita realitatea pécatulul originalll in om.
«Dupre cum pécatulit printr’un singuritt omit a



110

ntratit in lume sb mortea prin pleattr, asa si
mortea a treculit in toli omenii prin acestit singurit
omit, in carve toli ait péeatwitit (Rom. 5, 12),

Dacd prin pécatulit unuwia singurit cel mai
wmatltd ait muyitit, misericordiea si darulit lui D-de,
mdiit mad abundantit s'a réspanditiv asupra celorit
wal mulll, prin grafiea unul singuri onll, care
este lisus Christos. (Rom. b, 15). :

Ca dacd din causa pécatulul wnwia mortea «
domnitt printruni singuyit omit, cuw atdtit mai
wmultii cet ce priimescit abundanfa daiului justitiel
vorit domni 4 vidtd, printirwn singurit omit, care
este lisus Chyislos;

Dupre cum dar prin péeatulit uniia, tofi omenii
att cadutit in condamnare, astfelit prin justifica
wiiia, toti omenii prifinescit justifiarea, care dd
vidld; cack dupre cum prin neascullarvea wuniel
singurie omit cel multt ait devenitiv pécdtosi, asa
stoprin ascultarea unitia multi se vor face drepli.
Rom. 5, 17—19).

lisus Cristos, In convorbirea sa cu Nicodim, dice:
e« Amin, amin. dicit te, de 1w se ra nasce w:il omit.
din apa si din spiriti, nuw va intra infrie inpé-
rdfien luy D-det. Ce este ndscubit din carie, cairne
este; dar ce e ndscutin din spivita, spirittt este.
(Ion, 3, 5—06).

Cu alte cuvinte, lisus ne arati c¢i omulit venitd in
Jume dupre legea naturel. pigantt ori Judel, nu poéte
intra in Impérdtica Iui D-dew, de cit prin gratiea Diving,
care se dobindesce prin renascere, iar renascerea prin
botezt; de ore-ce omulit este sub puterea unel impu-
ritdl, si acésti impuritate se estinde la tofl omenii
prin nascerea naturald. De aceea Apostolul dice: «Eram
din naturd fit al mdaniei». (Efes. 2, 3).

Ca dovadid despre credinta nestrimutati a bisericel



111

in existenfa pécatulul originali este, ci ea de la in-
ceputt a stabilith botezult copitlorti si cilirea exor-
cismelortt (lepadarilort). Nu mal pulinit dovedesce
acesla exislentd si ralinnea umand, prin argamente
trase din experientd. Ast-feli orl-ce omi, cand se
examinézi cu alenfiune, nu poéte st nu dici ca
Apostolul:

«Scitt cd nw este nimictt bund in mine, adicd
in corpulit meit, pentru cd in mine gdsescit vointa
de a face bine, dasy ww gdsescit wnijloculit de a-1i
indeplini; cdci nuw facit binele pe care-lit wvoescit,
¢t factt véulitt pe care nu-lit voescit. Ca dacd facit
ce nuw voescit, nw mat sunt e, care facit, ci pé-
catulit care locuesce in wmine. Alunci dar cind
vroescit sa facit binele gdsescit in mine o lege, care
se opune, pentrit cd reuli residd in mine. Imi place
e legea lu? D-deit dupre omulit inferiorit, dar simfit
i membrele cozpulm mett oalld lege, CCL’I@S@ZH["
contra legel spivitulwl meit; si mé face vobit sub
legea pécatulul, carve este ist membrele corpului men
(Rom. 7. 18— 23

Ce-va si mal multll, este innol o lupti neincelatd
intre spiritit st corpl, intre rafiune si pasiuni, inire
tendintele spre bine si inlre tirirea spre réli. SiIn acéstd
luptd mai toli-d’a-una biruinta este a corpulul, a pa-
siunilort, aréulut; Corpult prevalézd asupra spiritului,
pasiunea domini raliunea, si tirirea spre réft covér-
sesce aspiratiunile spre bine. Dorimu binele din natur
si-li iubimii; dar ne lipsescit puterile. Deprinderea spre
bine o dobindim@i cu mare anevointa, iar spre réi
forte lesne. Cu citd greutate ne pidrasimit de uni de-
fectli, sali biruimi o pasiune ori-citii de micd! Pe cand
o mica tentatiune ne face sa repudidmu o virtute con-
fractatd cu marl lupte!



112

Despre Ingeri

Sub numele de 4ngerit SI. Scripturd infelege fiinfe
spirituale, create de D-dett ca s& anunfe omenilort
vointa sa in diferite imprejuridr! ale vielel omenesci. Cu
tole astea, numele inger exprimi nu natura, ci oficiul
acestortt fiinte si in intelesuldl oficiulul si al insircinared
acestt nume se da in Sf. ‘Scripturd si la alte flinte:
«Lut Mesiea, Profefilorit, Apostolilori, Preotilorit si
Ipiscopilorit, cte. (Maliachi, 3, 1, Num. 2—16, Agem.
1, 13; Isaia 23, 13, Maliachi 2, 7, Psalm 72, 49, Mat.
10—11, Luca 8—241, Apocalips 1—20; 2, 1).

Lixistenta ingerilorit. Ingerii nu sunt fiinle creale
de imaginaliunca omulul, ci sunt fiinfe create de D-det,
flinfe reale; acésta se vede din urmiltérele locuri ale
Seripturei: Omuler indrdsii-va sd se nuniéscd justi
compardandu-se cu D-deit, st fi-va el mai curatit
de catit acela, care Ua creatit® Chiar aceia, cari
serviait i D-deit awaw fostit stabili si a gdsitit
nerequld cliiar printreingerii séi. (Iov. 4, 17—18).

Ce este omulit cd-lit pomenesct pe elit, sait fiulit
omului ca-lie cercetezi pe elit? Micsoratu-l-al pre
elit cu ore ce de cdatit ingerit; at incnnunatit cu
gloriea onorei!

In noultt Teslamentlt gisimit probe destule in pri-
vinla existenfei ingeritort, Ast-felt lisus Chrislos dice:
«deela. care sémdana grai bunit, e fiulit omulud.
Campulit este lumea, grdultt bunit sunt fiit tinpé-
rdtfiel, neghina sunt fiit nedreptdatei: Inimicula,
carve a seménat-o, e diavolulit: secerisulit e sfirsituli
lumel. secerdtorit sunt ingerit (Mat. 13, 37—39)s.
«Luafi aminte de a nw desprefui pe mick wunulit
din acestt mici: cdct dicit voud, ca ingerik lori vedi
pururea fata tatalui medit i Ceruri. Totit celit ce



113

mé va mdriurisi pe mine inaintew Jdmenilor si
fiullt omulu¥ il ve recundsce inaintea ingerilorit in
Ceruri; si de celit ce se va lepdda de mine inaintea
omenilorit si eit mé wvoidt lepdde de elit inainteq
ingerilovtt Iui D-deit. Cdtiv despre diuw satt orc
aceea niment nw scie, wici ingerit cari sunt in
- Cerit, mick Fiulit, ci mumai Tatalty singuri (Marcu
13 v. 32). La inviere .dmenii, nict se vor insura,
nict se vor mdrite, ci ca ingerii lui D-deit vor fi in
Cerit» (Marcu 12, 25). Apostolult Petru dice: «Carora
s'a descoperitit, cd 1w pentry ei, ci pentru 1ot serviait
aceslea, pe cari acumn sait mzzm;am prin evai-
ghelie in duloullt Sfintit, care s'a trimesit din Cerit, si
la care dorescit ingerii sd przwsca (I Petru 1, 17)

Apostoluli Paul dice: «Te conjurit inaintea lui
D-deit, inaintea lui Iisus Christos i a ingerilorit
sé€t de a observa aceste lucruri (I Timot. 5, 21). §i
astfell se pottt cila multe locuri din Sf Scriptura.
din cari ori-cine pote vedé si a'se incredinta despre
realitatea existentel ingerilort.

Biserica ortodoxil a pistratit de Ja inceputit doctrina
si dogma despre existenta ingerilorti. Probd sunt sim-
bolele credintel, unde este védutit ¢ D-den este crea-
torultt fimleloru celorit vedute st nevedute. adica allt
fiintelor1 spmtu'nle.

Afari de acésta credinta despre existenfa ingerilorl
a existatlt la tdte poporele, ca si credinta in D-dett cu
téta deosebirea de religiune.

Explicatiunea acestel credinte o gisimil in religiunea
si revelatiunea primitiva, pe care D-dett a ficut-o omulul
in paradisti. Dect dupre cum exista sufletulit in corpulil
omului, asa existd si o lume spirituali a ingerilora,

Origina Ingerilorii. Ticerea lui Moise despre Crea-
tiunea Ingerilorlt are causa sa In acésta, cd Judeil pe
acele timpurl nu eratt in stare, ca prin a lortt gin-

3



114

dire sit se ridice maj pre sus de sim{url. st alit ll-lea,
el n'ar fi pulutt vorbi poporului despre o lume spi-
ritualit fard a face pe acestt poportt incullit sit cadi in
politeismit, Cu {ote acestea SIL Scripturd ne probhézd
in de ajunsl, ci Ingerit al fosin creatl de D-det ina-
inle de a fi creattt omull st alle fiinfe din universu,
ast-felt: «Tdle printe’usuli Sadi facutit si fdrd de
dinsilit nimicit nu ga facuti din ceea-ce sa  fa-
cutit». (loan 1. V. 3), Tolit este dela clit, totit este
prin eln, tot este in eli. (Rom. 11—36). Nu esle
casd, care si nuw fie ziditad de cine-va; dayr acelae
care este architectulit si Creatorulit tutulorit lu-
crurvilorit e D deit. (Ebrei 8—d4): Efes. 3—9, (Apo-
calips 4 —11). Apostolult Paul dice: «Tot « fostit
creat de elit Tn Cerda i pre pdminti, lucrurile vi-
sibile si invisibile, fie scaunele, fie domiile. fie in-
cepdatoriile, fie puterile; tot a fostit creatit piin elit
st pentriwe el (Coloz. 1. 106),

Aiel prin fuermt invisibile esle designati lumea spi-
riluald, dar scaunele. domauiile, incepéloriile st pu-
{erile sunt numele diferitelortt ierarchii ale ingerilort,

Despre timpultt cand a crealit D-deit pe ingeri, bi-
serica orfodoxd a tinutl strictlt credinia ci el an fosti
creall inninte de lmmea materiald. (Confes. arl. 1, R 18).
Stanume. prin numele cerdt bigerica infelege lumew spi-
riluala a Ingeritorn, dapre cum prin cuvintulll pamintt
nu infelece numai pamintula, ca corpl, ci {ota ma-
terica. Acésta se pole vedé si din cavintele lul D-delt
adresale i lov: Unde erai, cind stelele diminefel
meé laudar imprewnd st toft fiiy lui D-deit erai
rapifi de bucurie > (loh 38, 7).

Acl sub numele de [iil lut D-delt se intelegll ingeriy,
cari att fost creall inainte de diua a palra; de ore-ce
ilo Kudat. In acésta privintd, St Vasile-celu-Mave dice:
«Deja inainte de exislenta lumel era o stare ce fre-



115

buia pulerilorti. care a precedatli lumea si timpuld,
stare sall condifiune eternd, care durézd perpetlui». In
acésti condiliune Creatorult si autorultt tuturorit lu-
crurilorlt cred lumea cugeldrel, dupre cum se cuvenia
fericirei adoratorilortt lul D-dett, naturilorii inteligente
si invisibile, nespusele frumusetl, a carorit idee o pu-
temu concipe. dar care infrece inteligenta nostrd, in
cill ne este 1mposibill a ne inchipui termenulit spre
a le designa. Acestea sunt, cari umplu esenla lumel
invisibile, dupre cum ne invald Apostolult Paul, cind
dice: <«Totlt a fost creatit de el in cerlt si pre pi-
mintd, ete». (Colog, 1—16). :

Natura Ingerilord
fa]

Ingerit din natura lorl sunt fiinfe fard de corpti, mal
perfecte de catii suflelullt omului; cu {6le acestea, tollt
limitate, in respectlulil perfeciiunei, ca si sufletulit omului.
Apostolultt Paul dice: Tofi ingeril s sunt el spivite,
care tinit locit de servitori si de ministri, fiind tri-
wisi sd exercite ministerulit (oficinlit) lovit in fa-
vorea acelora, cary trebue sa fie mosienitoril mdi-
twirer? (Ebrei, 1, 14)

Ef dar sunt flinte inzestrate cu tdte facultitile su-
fletesci ce poseda si suflelullt omului; din care causd
Apostolultt Petru dice ca el doresctt si palrunda si sa
privéscd taina réscumpérirel nostre. (I, Petra 1, 12).
Auvgustin dice: «Tuw wvrei sd scii care este natura
sa (o ingerului)? Este unit spiritit. Tu doresci sd
cunosct oficiulit séu ? Lste unit anuufdiorit. DPrin
natura sa e spiritit, prin oficiulit séit wunit ingerits.
(Sermo 1n ps. C. 1, Wo. 19).

Ingeril n'a corpuri. dar, dupre vointa lul D-ded, el
al facultatea de a piiimi o forma din timpt in timpu,



116

visibili pentru om; dar din acésta nu se paite deduce,
cd el al corplt. Totll asemenea Apostolulli, cind vor-
hesce despre limbi ingeresct (1 Corint. 13. 1), nu tre-
bue infelestt lucrult adliteram, dupre cum nu putemit
lua adliteram nicl cele dise despre D-den, cit sade
pe fronulit gloriel; ciici acestea sunt numal nisce fi-
gurl apropiate de intelesullt omulul, care, liind incon-
giuraltt de Jueruri sensibile, mai tot-d’a-una concreti-
zCzi ideile spre a le pricepe mal bine. '

Despre superioritatea naturei ingeresct in rapontu cu
sufletult omulul, Sf. Seripturd dice. <«Micsoratu-l'al
pre elit cu ore-ce de cdatit ingerii». (Ps. 8, D). lisus
Christos dice: «Despre iua sait ora aceeew nimend
nw scie, nick ingeril, care sunt in cerit, nict Fiuli,
de catit numai Tatalit». (Marcu 13-—32).

De aci se vede ci ingerii aft sciinfi superiord omu-
lul; cu {6te acestea (ot limilatda este si sciinta lort;
cicl gf. Seripturd dice: «Nbomeni nu cundsce ce este
in D-dett de cdatin spivibulit lui D-deit (1 Corvint,
2—11); sécd el nu potit patvunde in adincimile su-
fletwlul omenescit ; cdct nuwmai D-deit cundsce adin-

13

culw inimilorw (111 Regi 3.,39).

Ingeril cel R&i séii Demonii

Ingerit cel rélin Scripturd portd diferite numiri: spié-
rite rele (Luca 7—21): Duliuri necurate (Mat. 10.,1);
diavoli séit Demon¥ (Luca 739, 23— 35\

Capeteniea spiritelor rele in St. Scrinturd se numesce
Diavolit (I Petru 5—8), Tentator (Mat. 4.3), Satana
(Apocalips (20, 2—7); alle orl se numesce) Bel-
Zebub (Luca - 12—11); Capeteniea puterilortt aerulut
(Eles. 2,2); principele demonilorit; iar cel-lalti se
numesct ingeril diavolulul (Apocalips).



117,

In S Scripturd diavoluli si ingerii Iu{ sunt con-
siderali ca fiinfe reale, iar nu imaginare; acésta se
vede din istoriea vietel lui Iov si din visiunea profeticd
a lul Zahariea, unde marcle preot lesu este presentatl
inaintea ingerilort Domnulul; iar Satana-sedcéndil dea-
drépta sa ca acusatorll (Tov. I—-6—-22) (Zahariea 3, 1).

In nould Testamentt lisus Christos, in parabola se-
menitorulal, ne arati lamuritli ¢ seménilorulit ne-
ghiney e diavolull.

Cind Fariseil, la adresa lui lisus Chrislos, dicea ci cu
Domnulli diavolilorit scote diavolil, Elt n’a réspunsit ci
nu existd diavoli, ¢i a réspunstt cid daci Satan ar
goni pe ingeril luj, atunci impératiea sa s’ar impirechia.
(Mat. 12—24).

S1 dacét el gonesce demonil cu Domnulit Demoni-
lorti, atunci fii Ial Israil prin ce il gonescti ? Alti datd
lisus a (isit cd acestit genlt de fiinte nu ese de cil
cu rugdciunea si cu postulti. (Marcu 9-—28).

lisus vorbindii de judecata universald, dice ci celor
rél in dina judecilei 1l se va dice: Duceli-vé de la
mine in foculit celit vecinicli, care este gitith diavo-
lulul si ingerilort lut (Mat. 25. 41).

Apostolu ITacob dice cit de si diavolil credit in D-dett
si se cutremurd, dar nu se pociescit (lacov 2, 19).
Celll ce comite pécatultt este fiti ala diavolulul. dice
Evanghelistul I6n, pentru ci diavolult de la inceputit
péciluesce, si fiula lui D-delt a venilll in lume ca si
sfarime lucririle diavolului (I Epist. Ion 3. 8). Din
{6le aceste locurl se vede ci e vorba de fiinte reale,
iar nu imaginare, Si Biserica orlodoxi tot-d’a-una a
recunoscutit existenta spiritelorti rele ca o verilate ne-
supusd indoelel.



118

Spiritele rele ati fostli create bune.

Cum cit spiritele rele ati fostit creale bune atestd
insust lisus Cristos, cind dice ludeilor 1 « Voi sunfefs
fit «¥ diavolulut si voilt sd faceli voiew latdlui
vostrw : Lilit de la inceputit @ fostit ucigas si w'a
persistalit in adeverit» (Ion 8, 44), Dect diavolulll a
fosllt iz adevére crealll, si de la el atima de a re-
mane i adevérii. Pelra dice: «D dett wa erufate pe
ingerd, cari ait pdacdatuitii, i i-a arwicatit in abisi
spre a [i chinwifi st finuliin veserva pindla Judc-
catd (2 Pelra 2, 49). Prin urmatorele cuvinte Apostolul
luda afirm@ in modit positivil, ci spiritele cidute an
fostit create In inocentd si cd ele a cidullt in gresald
prin a lortt proprie si liberd voin(i: «Ii fine ]Cj((fl n
lanturvi vecinice. in intunerict profundit si veseyvd
pentine judecata wmarel dile, pe ingerii. cart »'ait
consereatit intdica lovit demnitate, ci’si-ait pdrdsitit
prima lorie conditiune» (luda 1, 6). Invitilura con-
stantit a Bigericel {ol-d'a-una a fo=lu ci cpmtele rele
at fostli create bune st sat faculit rele vrin a lort
voinld. Ast-feln ITrencu dice: «Iiind-ca tolit a fostit
creatit bunit de D-dett si diavolulit s'a fdcutit
singurit autorit al departdrei sale de D-deit, atdtit
pentrn dinsulit calit gt pentru cel-l-alli: pentru
aceea sf. Scripturd cu direptit cuvintit wmonesce fiy
at diavolului si Ingeriiai celul réit. pe acela cari
rémanit in depdrtare> (adversus haereses 4. 4).
Tatian dice: «Celit dintdinn ndascutit (dintre chn)
sa facutit demonit prin calearea legey st prin
impietrive; dar aceiq cari aa wrmatic tr u/‘a.Sum
i exemplu an devenitit armaie ale demonilorit
si prin propriea lortt voinfd saitt datie nebunici
lorit» (adversus Graecos 7), Ciril al Alexandriel dice:



119

«Inainte de diavolulit niment n'a pécdtuitit; dar
elit a pécatuitiv wu pentrit ¢ « fost necesarmente
st naturalmente inclinatit la pécatit, (cdci atuwinct
causa pécatulut ar trebui sd cadd asupra aceluia,
care e creatit n asa conditiuni), ci elit a fost
creatit bundt, st din deplina lui voinld a devenilit
ceea, ce estey. Teodoret dice: «Not nu dicemit cd
spiritele rele ait fost creale asl-felit de la inceputit
prine Domnulit tuburorit lucrurilorit; cd ele ait pri-
mitit de la elit 0 asemenea naturd; ci dicemil cd prin
propriea lor vointa saw pervetitit, ait tinsit de la
mal bine la mai réil».

Caderea ingerilori a fostit la pufini timptt dupi
crearea lorii; cicl vedemi cit spirifutlt rél, se presinld
omulul ca fentatorit.

Invititoril Bisericel admitlt si recunoscit, cit nu toti
ingeril alt cadutit de o dati in gresald, ci mal inlaitt
ciipeteniea lorli, si in urma I-a atrastt si pe cel-l-al(i
Acésta cipetenie dupd invatitura sf: Grigorie Teologulit.
era cell mail perfectit dintre spiritele create.

Causa ciiderel spiritelorli rele este mandriea. Apostolul’
Paul, indirecttt vorbindi despre acésta, dice citre Timo-
teitl, s nu alégi neofift la episcopatii. ca nu cum-va
si se mandrésed: «Ca e cuim-va sd se winple de
orgoliu st sd cadd in aceeast condemnaliie, ca
st diavolulity (Timot. 3, 2, 6). SL. Grigorie Teologuli
dice : «lea dintdii stea a diminetel, indalfdndu-se
mal presusitt cuw privivile sale din sinulit gloriel
sale transcendente pind la ondrew suprema «
marelul D-deit, perdu splenddrea, cadu cu rusine,
si pentru ca a wvoitit a se fuce D-deit, Sa [acutit
intunericit>.



120

Raportulti ingerilorii cu lumea si hotdrirea bisericel

Din insemnarea numelul ingerti, si din misiunea ce
alt ingerii. pulemil inlelege limpede cum ca fiinfele
angelice statt in raportlt nu numal cu Dumnedet, ci
si cu omulll.

Diferitele locurl din Scripturd ne arati cii ingeril ati
anunfatll émenilortt vointa lui Dumnedetl in diferite
timpurt : Lual Avram pierderea Sodomel, lui Lot fugirea
din Sodoma. Ascinenca in Noullt Testamentit ingeril
anunfa nascerea lul lisus Christos, fuga in Egiptd, in-
{orcerea din Lzipt. Nascerea lui 1on Bolezdtorulli; ingerii
alt servitil Jul lisus dupi ispitire; ingeril alt anunfafi
pe pisloil ci lisus g’a niscultt in Betleemt.

Tole aceste dale biblice ne Incredini{ézi ci ingeril
stat in legiturda cu omuld. anun{indua-i voinfa lul
Dumnedeti.

Parinlit bizericel, basatl pe profelica lut Daniellt (cap.
X, 12, unde Danieltt dice cit dupi o rugaciune de 21
de dile Dumnedell a {rimistt pe ingerultt Mihail pentru
protegerea poporului Israelt si eliberarea din Babilonu),
toti-d'a-una  at invifatt cu sfatornicie ci  ingeri
sunl protectoril, plzitoril, natiunilorti. lar oficiulu in-
gerilorli, ca pizitorl al nafiunilort, consisti in a apira
st preserva poporulil de rele, a-1 conduce in calea bi-
nelul si progresulul, citre Dumnedelt, la lumind prin
credinta in lisus, la pietatea crestind. Acestlt oficitt alu
ingerilort neapiratlt resullia chiar din scopulll ingrijirel
lui Dumnedett de lume. Prin urmare, cind Dumnedet
di fie-ciirel naliuni si fie-cirel bisericl ingert pizitord.
voesce ca iIngerif si servéscii de cilauzd in calea
cilre Dumneden, cu care {rebue sit ne unimu. Ingerii
implinindt oficiuli lortn pentru omeni, el trebue i lu-



121

mineze pe pistoril bisericilorl, si inspire sfaturl salulare
“pentra turma.

Despre raportullt ingerilorlt cu lumea, ca proleclord,
biserica ortodoxd a hotaralt urmitérea dogmi :

Ingeril sunt spirite create de Dumnedeit din nefiin{d
in fiintd, ca sd laude pre Damnedel si si-I slujéscd;
apol si slujéscii si in lumea acésla omenilorit, pove-
tuindu-1 la impéradica lul Dumnedeil. Se dat incit spre
paza cetatilortt, imperatiilori, locurilorii, monastirilori,
bisericilord st 6menilortt celorit duhovnicescl si celorti
mireni, a edrora pilda o avemii in faptele apostolilorit, unde
scrie. «lar ingerald Domnulul noéptea a deschist usile
temnitel si scoléndu-i pre el afard, at distt: mergell
st standu graifi in bisericii norodulul tole graiurile
vestel acestela. St lardst mgelulu Domnulut & venitit si
a dist lui Petru: incinge-te si te incaltd cu mcalgannm(,le
tale; imbraca-te cu haina fa, si vin-o dupda mine. Si
dupd putinti: iar Pelru viindu-si in sine a distt: acum
scill adevératll ci a {rimist Domnulu pre ingerulu
Seu st m'a scostt din mdana lul Trod si de la (ol as-
{eptarea poporului jidovesct.

Asemenea ingeril pizescilt i pe copiil cel micl, dupre
invaliatura Mantuitorulal nobtlu care dice: D‘(Ju voud,
ci ingeril lort in cerurl pururea védu Iah Tatalul med,
celul din cerarl. Incit aductt Ja dumnedeésci mirire
rugaciunile si milosteniile néstre si cele-lalle fapte bune,
nu penfru ci déra Dumnedet nu vede milosteniile
nostre, ci pentru ci aceia mijlocesc pentru noi, (Confes.
ort, art. I, resp. 19).

Teologumenele

Biserica a esplicalit si lamurilt cu de-a miaruntultn
multe din dogmele sale fundameniale, in catu nu mal



122

esle trebuintd de nicl unit adaosit esplicativit. Astfellt
esle esplicati dogma despre sfinta treime, dogma des-
pre intruparea Iiuluni si despre multe alte dogme or-
todoxe.

Cu tole acestea, sunl si dogme, cum esle judecata
particulard, despre timpulit caderel ingerilorit. despre
care biserica nu s'a esprimatit in moda precisi, cand
st cum va fi judecata particulard? cind si com si din
ce causi au ciadut ingerii ?

In lipsit de o hotarire defintivii a Dbiserice! despre
aceste dogme, st admisit si galt {inullt  opiniunile
teologice ale piariniilortt bizericei, ca réspusmit la acele
intrebiui. Insi acesle opiniuni teologice despre dog-
mele In  cestiune. nwmal atunci pollt avé o valore
cerli si se polit admite de biseried, numal cind sunt
intemelate pe revelaliunea divind.

Acesle opiniuni {eologice se numescit cu termenulit
grecesclt teologitine.

latd, expuncemi aci aceste intrebin si opiniuni emise ;

L Ingerll att ciutlt indald dupd creare? Aungustini
susline cd ingerii aft cidutlt indatd dupd crearca lor.

Al Invititorl af bisericel, carf credeatt ca ingeril
at fost creafl mullit mal inainte de lmumea vizsihild, re-
cunoscealt ¢t Ingeril an statit multd timpt in gratiea
divind; astleltt esle leronim, Origme larii, Grigoritt celi
mare, Anastage Sinaitully, Damaschin, Fotiti, Demetru de
Rostovit. Origime chiar cita locwl din Scripturd (In
Ezech. XII etc)).

Il Cum at cidutit ingerit? tofl de o datda? Grigore
teologulll in imnele sacre este de pirere ci mal intdilt
a cidut sefultt ingervilorti; iar acestit sefit Grigorie
dice cit era celit mal perfectit din tote Qplutek create:
si Tertuliantt arald ca acestt gpirilit avea intaietatea
Spm{elom cerescl (adv. Marcian, 1l cap. 101 «<lile apos-
tota  Angelus, qui ita conditus fuerat ut angelorum



1253

caeleris legionibus emnineret, ila superbiendo sucubuit
ut nunc stantium angelorum ditioni substratus sits, sai
dupre opiniunea altora, sefult lorlt era dintre spiritele
superiore, (t2&vdipyey), sub a cirort directiune crait su-
bordonafi iIngerii inferiorl (Anastasie Sinaitulil) si a
nume din numérulit acelora, intre cari D-deti a impartitit
administratiunea diferitelortt par(i ale lumei (loan Da-
maschin Espun. cred. ortod. cart. I, cap. 4).

Printre puterile ingeresti sefulli ierarhiel cerescl. ci-
rula D-dett I-a incredinfattt supravegherea pimintului,
n'a fostl creati rét din natura.

Cel-l-alli, pe carl stéua dilef I-a tirit la cidderea
sa, eralt inger! subalterni, pusi sub dominatiunea sa si
chiar prin acésta san lisattt si {ie amagili prin exem-
plullt Jul s1 mestesugirile sale. Pentru acésta vedem locu-
rile din Scriptura despre diavold, ci esle tatilit min-
ciunel (loan 8, 4) si ingerit ser (Mat. XXI, 41; Ap.
NI 7, 9).

II. Care a fosttt pécatultt ingerilorit cadufi?

In acéstd privintd s'all emisit mai multe opiniuni,
dar cea mal temeinica opiniune este acésta: diavoluli,
care a tirita dupd sine pe cele-l-alte spirite. a cadutt
prin mdandrie. In acordil cu acéstd opiniune Ap. Paul
dice, s nu se ridice neofill la episcopatll, ca si nu
se inalfe de mandrie si sd cadd In aceeasl osinda, ca
si diavolula (Timot. III, 2, 6).

Prin urmare din aceste dise apostolice ori cine péte
intelege cd diavoluli a ciadut din causa mandrier ;
Sirah (X, 15) dice c& principiulll orl-carul pécatit este
méandriea.

Acésta opiniune o impartisesce sf. Grig. teologullt
cand dice: «Intdiea sté¢ a diminetel, ridicaindu-se prea
suslit cu privirile sale din sinulit gloriel transcendente
pind la ondrea suprema a marelui D-delt, a plerdut
stralucirea, a cadut cu rusine, si penfru ca a voillt si



124

fie D-del, a devenilt intunerict. (Imnul sacru serm. VI).
Si. Atanasie celit marve dice: «Satana n'a foslit arun-
callt din indlfitnea cerulul pentru alte lucruri, ci man-
driea a afundallt in celd mal profundt abisit pe celu
ce dicea: DM voilt sui in cerli; voill pune scaunull
melt peste stelele Tul D-deti; voill sed¢ pesle munlele
aliantel si voilt i asemenea celul prea inaltii. (Isaiea,
XIV, 13, 14).

Cumn cit mindriea a fostlt causa ciderei ingerilorit,
despre acésla sunt de acordtt Origene, Vasile celli mare,
Chrisostom Cirilu al Alexandriel, Teodorel. leronimu,
Augusiini Damascen, ele. (Vedl pagina 496 Macaire
nota ).

Provedinta divini

S Vasilie celt Mare dice: «Tdfa fiinta creata. fie
visibila or? incisibila, ave {rebuinta de ingrijivea
lui D-deit pentri conservarea sa; st D-deit totit-
d'a-una a ingrijita de creaturile 5((]0 ca st potd
indeplini scopulit existenfer loret pre pdaminta,

Din acestea resulti provedinia divind, care esle li-
cirurea necontenitd a fim‘clcpci.me“ a Atotii-puter-
aiciel st bunaltdtel, puu carve D-deit conserva crea-
turilora C.l‘ISfC)If(l si fortele, le dirige spre scopun
bune, favorisé=a tolit binele, dar opresce sait corige
si }‘uce a se intéree la bine de la ceea-ce este wiit
¢t Prin urmare provedinta are trel acle de cipetenie :
Consercarea. cooperafiunea salt asisltenfa si guver-
narea sat divectivnea.

Conservarea Creaturilorit este lucravea D-decscy,
prin care celu Aloit-puternictt {ine exislenta sat a
lumer, luata in intregulit ei, sait a fie careia din fiintele
ce compunit lumea. cu forfele, cu legile si cu acti-
vitatea ei.



125

Cooperafiunen sait asistenta este lucrarea, prin care
D-det celtt pré bunti, vine in ajutorulit fiintelord si le
acordd puterl in lucririle lort, ldsiindu-le insd usull
facultitilorit lort. Acésti asistentd, in mod special,
este simfitd pentru creaturile inzestrate cu ratiune si
libertate, care au (trebuinti de gratiea divind, pentru
inaintarea lorti in viéta spirituali. Cind fiintele morale
factt binele, sunt ajufate; iar cand faclt réh, D-ded,
care nu voesce. sl nu face réll, lasi pe aceste fiinte
sd lucreze cum vorit voi; fiind-ci nu voesce si le iea
libertatea, cu care le-a inzestrall, nicl sit le ridice res-
plonsabilitatea pentru faptele lortt.

Guvernareq salt cirmuirea lumel este lucrarea luf
D-det, prin care el dirige creaturile cu toti viéla si
activitalea lortt citre scopulit destinatin fie-ciireia dintre
fiinte, facénd, ca lucrarile lort, pe citit este posibild,
si .se intéred spre hine. '

Din acestea se vede, ci téte lucrdrile provedintel
dumnedeesci sunt deoszebile unele de altele. . Coiiser-
vareq imbridiséza (6ta existenfa creaturilorti, coope-
ratinnea privesce directiunea si activitatea facultdtilori,
neacordiandu-se insi de cilit celortt buni, iar celorit
rél, lasandu-le desfasurarea culpabilel lorit activititr
. Téte actele provedintef divine nu sunt separate, dar
nicl nu se confundia; cécl D-dett conservit fiinfele fara
a coopera cu ele si fara a le dirige; le dirige fird a
“coopera si a le conserva; cooperézdi firi a le dirige
si conserva. ‘ .

Provedinta este generald si particulari, Cea generald
imbratiséza Universuldl in generalt cu clasele, ordinile
si speciilé creaturilorli; iar cea speciald, are ca obiectl
fie-care fiinld din lume, orl catt de micit si neinzem-
natd ar fi acea fiinta, avind D-delt cu chipulll acesta o
esactid cunoscinti despre tollt si despre téle. Provedinta

-

diving, asa intelésd, inliturd ideile Manicheilorii, ale



126
Guoslicilorit si ale allorit crelici, care supunea sortel,
satt fatalititet (ote fiinfele si lucrurile Universulul, con-
siderandt Universulit ca opera unul principit ret-fa-
celorit. st lumea ca neavéndu a face nimica cu D-det
sioingnijirile sale.  Asemenea se inliturd ideile Lela-
giandlor, cat negan lai D-dett cooperaliunea cu crea-
turile atatit rafionale ¢ttt st ne rationale. socotindit
cooperafiunea ca nedemnit de perfectiunca st liberta-
tea fiintelorti. Nu mai pulin se inliturid st ideile pre-
destinafiunilora. prin care si disfruge liberlatea uinana
st D-dett devine vinovatit si causit a reului. Pe Lingd
aceslea se csclude st opiniunea unov Lafionalisti mo-
derni salt chiar si anticl, car! dieqr eit D- delt ingrijesce
nwnai in modugenex(.lu. or nu stin modi pariiculary,
socotindti ingrijirea particalard. ca nedemnid de D-deil.

Realitatea providentzi Divine

S Seriplurd attlt a veehialut ¢ttt si a noulat Tes-
tamentit este plinit de locurd, care atesti despre ingri-
jirea lul D-dett de lame. In cartea Jul Neemieu se afla
serisl s

T esci singurulit Dowenit, tre al facutit Cerulit
si Cerulit Cerurilorit si tola tariea lovit, pamidntulit
si tota ce elit coprinde. marile si tolit ce e copr insi
inhrinsele ; Tu inswvflefesci tote creaturile st pe tine
te ~adord téviea Cerurilor (9,6). La Ev.Mal. gisima
urmiatorele: I7ifi fit «f Tatidlni vostru, care e in
carit; care rdasare sorele séit peste cel buni si
peste cel vel. st care face s ploud peste cei drepty
si peste cel nedrepli (Mat. 5, 45).

In faptele Apostolilor asemenea sisimu.: D-dedt w'a
incetatit nict odatd de a dovedi ca elit fuce bine
omentlora, dandit plot diz Cer i thmpurt favo-



127

rabile pentru fructe, dindu-ne hrand cw imbelsu-
gare si umpléndir inimile nostre de bucurie. (Fapt
Apostol.)

La Parinlif si invitatorii Bisericescl iardsi allim nu-
merése invataturl

Ambrosiut dice: Care lucrdtorit va neglige opera
sa? Cine va pdrdsi si respinge ceeq ce elit va fi
crealir 2 Dacd este meconsecinfd, cdnd cine-va 1
poria grija de opera sa, nu e dre si mai mare
neconsecinfd, de a o fi creatit si a o ldsa in ni-
icit, cind el ari [l pututit sd 1w o crecze si
acésta farda wnict o injustifie? Dar a scite o [fiinfd
din nimicit st a 1 avé grija de ea, war fi o cru-
dime? (De officiis Cart. I cap. 13)); 8f I6n Damascen
dice : D-(leit singurda este bunw si dntelepti din
naturd ; fiindit buii elit portd grija; cdci oii-
cine nu portd grija nwe este buni (Ce dicit, omuli
insusi are grija de altt celi, afard numal dacfi esle,
sal dacfi se infaligézi ca fiinfa denaturala). Si fiinda
pré intelepti, el avisézi la mal bune in interesulit
creaturilort sale, (Ixpun. Cred. Ort. Cart. II, cap. 10).

Din acestea se vede bunitalea lui D- (]eu (ea ne-
marginitd peniru ingrijirea lumei.

Daci dar e imposzibilit ca D-dett sit nu ingrijésca
de lume, opera sa, si daci D-dell este presinte in teti
locula si este atolputernicti, a cugeta cit lumea ccte
lisata in voiea intimplarel este ceva absurdd. De acee
dice Laclanliu: Despamfz de la naturd pzovcdz,szz
si pute) ea Creatorului. si atunct ea nit wmail este
nimicit. (De falsa Q\\plemm Lib. 3 ¢ 28). Tar Augustin
dice: Afotputernicien si virtutea lui D-deit, tave si
5tapamto: 1t oal tuturorit lucrurilorit. cufe cas
existeufel ori cdret creatury; si dacd acésta vir-
tute ar inceta sda Jlll.@))l(,’ e creaturile, la winuti
ele ar inceta, si natura ntrégd ar peri. Cdct desi



128
la noi pe pdaminti, unit edificitt  vémdne in pi-
ciore pe basa sa, chiar cdand arvhitectulit se de-
partéza de la elit, dupd ce a terminatic lLucrarea
sa; lumea insd@ w'ar pulea subsista unit singurit
minutit, daca D-detv si-ar velrage provedinta sa.
(De genese, 4. ¢ 12—22).

[n fine, iatid cum rationézi Teodoret in acésti pri-
vinfa: Aceia care, negindi Provedinta, alt nebuniea de
a asigura ci lumea cea compusi din Cer si paménta,
firi conductorit se misci cu atila armonie, facl
acésta lotlt ca st omulit, care stribaléndd mirile pe
bordulit cordbiel si védéndit cum cirmuciulit intinde
opetile i mantine cirma, ellt sustine cit cirmaciulii nu
ine carma; c¢it ea nare lopell, ci ea nu urméza di-
“ccliunea ce-Y dit carma; ci ea se misci de sine si
prin sine biruesce fariea valurilorlt si a vénturilort,
fard st aibi trebuinfd de ajutorultt marinariloril, sail
de untt carmacity, care di lopdlarilor ordinele ne-
cesare, '

i-cine pote avé o ast-fel de idee. cind vede cu
ochil ¢¢i pe suveranull universulul guvernindit crea-
{ilunea, miscandit si conducéndit tot cu atita ordine si
armonie; orl se intunecit singurl, st dandt probd de
imprudentd, dupid ce privesce darurile providintel, elit
le desonorézit ridicindu-se conlra provedintel, de la care
are fericirea sa (Oratio secunda, de providentia).

Realitatea fie-cirui acti ald provedintei

Locurile ce vom cita din Sf Scripturd ne vor dovedi
Iamuritit fie-care din actele provedintei adicit: conser-
rareqa, cooperarea s gurernared.

Comservarea. — Psalmulit 103, v. 27—30 coprinde
wrmitorele: « Tole creaturile astéptd de la tine sd



129

le dat hrand la bund-vreme; cdand le dai, tite
adund, st cand deschidi mdna ta, téte se umpli de
darurile bundtdatet tale; iar dacda ifi vel intdrce fala
ta, tote se vorit turbura. Le vei lua dululit de viéld ;
ele se vorit sfirgi si in {arina lorll se vorli intorce.
Vel trimite duhulu téu si suflarea ta divind? ele vorii
fi din nott create si vel inoi fata paméntulul. Apostolul
Paul dice: «D-deli nu este onoratil prin operile miinel
omenilorti, ca cum ar avé trebuintd de creaturile sale,
Elil care da sore. viéta, respiratinvnea si téte lucrurile.

Elu (finla lui D-delt), este inainte de tot si téte lu-
crurile existi in Ela (Colos).

Sf. Vasile dice: «Cuvintuli Tatalui atotpulernict
si cu totulu sfintit, patrundéndu téte lucrurile, mani-
festandi in totti loculii puterea sa si luminind toti ce se
vede si folli ce nu se vede, conservd si fine tolit in
sine; ast-felli cd nu existi nimicll, care si nu participe
din influenta sa, dar ci in totil si pretutindent fie-care
fiintd luald in parle si {6te in parle sunt insufletile si
conservale in elli (Despre sf. spirilll). leronim de ase-
menea dice: S scimil cinol n'am fi nimic, dacit D-delt
insugl n’ar conserva in noi ce ne-a datii. cum dice
Apostolulil. Acésta nu alirnd nicl de celll ce voesce, nicl
de cell ce alérgd, ci de D-deli, care face mila (Rom. 9, 14).

Cooperarea. Cooperatiunea, acordatd mal alesil crea-
turilort morale, este exprimati de sf. Scriptura in modulit
urmatorti: «D-clett sustine tot prin puterea cuvin-
tulut seit (Ebrel, 1, 3). De si printre fiinfele create
esie diversitate de lucrdri, nuwmai D-deit lucréza
téte in totit (1 Cor. 1296); D-deit lucréza in nol
spre a voi si spre a face, dupre cum ii place lul.
(Filip. 2 8) Intr’insulit avemit viéla, miscarea si
fiinfa (ACt’l 17. 28). Cu tole acestea D-den a lasalit
omulul libertatea sa. Despre acésta Apostolullt Paul dice;
«D-dett ¥-a ldsatit in volea inimilor lov la vitit gi

9



130

wmpuritate (Rom. 1, 24). Sf, Chrisostom vorbind despre
acésta dice: « Totir este carmuitee de divina prove-
dinfa; dar unele lucruri sunt cu permisiunea lui
D(lcu altele cu concursul satt cooperativnea sa
(OmlllF'& 23 N. 4 asupra act. Apost)» Sd scii cad D-deit

asadda tolit, are grija de totit, cd not suntem liberi,
cd D-dett ne ajutd in acdsta, mne lasd sa facemit
cea-Ualtd, cd eliv 1w voesce véulit, ¢ wnuw nwmal
prinsingurd vointa sa vine totit, ¢i si prin a nostra ;
ori-ce réi vine numal din wvointa nostrd, ori-ce
bine vesulla din voinfa nostrd si cooperatiunea lui
D-deit (asupra 1I, Timot C. 4, omilia 8 N. 4).

Sf. Ton Damascen dice: «Ceea ce atirndg de pro-
vedinfa vine din vointa lui D-deit, sait cu permi-
siunea Lid. Prin voinfa lul vine tot ce e bine incon-
testabilit, prin permisiunea lui vine tolit ce e +éit,
alegerea lucrdrilori, ativad de noi; iay sdeérsired
ccloy bune atirnd de concursuliv lui D-deit, care
cit preseifa sa alege ce este bine si pdvdsesce ce
este réit (x. Cred. ort. Cart. 1)

Guvernarea, Actulit guvernirei lumei se vede din
urmiilorele locwrt ale sf. Scripturi: 4 ta e, Ddinne, md-
rireda. puterea si birwinta, st tie ti se crvine laudd;
cdct tot ce este in cerit si pe pdmintit al {¢it este.
Tic {i se cuvine a dowmni, si te-ai indlfatit may
pre susit de cativ tofi principii; a ta e bor/((fwa st
gloviea ; bt ai suverana domitie asupra tiuturorit
creatirilori. Lorta si puterea sunt e mdinile lale
(I Paralipon 29, 11— 12). Elie schimba timpurile si
secolii; elit csfr’ care stramtd si stabilesce impeérd-
tille, care da un‘aepcu ne celorit uzfeleph si scmzfa
0070; iocart @it inteligentd si Lumina (Daniil 2 '91)
P)O)@(Zmz‘a ta.o Parinte. guevernd tot ce este al téi;
ca trage caile undelorit st drwmurile asig rate



131

peste valuri (Intelepciune 14 — 3). Elit este Dommnatliv
Downiloriv si Regele Regilorit (Apocalips 17-—14).

Aceeasi convingere si invatilurd nestramutald despre

provedinta o gisim si la Parintii Bisericel. Sf. Ton
- Chrisostom dice: «Provedinfa cdrmatesce totit; acésta
se vede din ceea ce se petrece sub oclii wostri; cdick
nw se intimpld wimicth fard provedinfd ; chiar o
turmda si tote cele-l-alte aii trebuinta de directiune;
st in trecutit wimiclt nw Sa produsie din intém-
plare, dupre cume dovedesce diluviulii, Sodoma,
inecarea Egiptenilovii, cele petrecute civ Israilifi
in pustie (asupra Epist. Colos. Cap. 2 Fomulia 2).
Ciril al Terusalimuiui dice: D-dedsca Scriptura si
doctrina adevérului recunosce wnit singurit D-deit,
cave de si exercitdndit prin puterea sa o dowina-
fiune universald. tolerézd asa de bine Lucruri dipie
a sa pldcere. Llit domnesce peste idolatri; dar i¥ to-
leréza cu bundtatea sa; Elit domnesce peste eretici,
cari-lit vepudidzd; dar % tolevézd prin wmarea sa
indudgentda; Blit dontnesce asemeneq peste diceolit ;
dar il si tolerézda. wi insd de slabiciune, ca cuimn
ar fi invinsit de elit. O adincime a provedinfel lud
D-deit! Ea face a se intorce véuw vointd si a de-
veni mijloctt de mdniwive pentiu credinciost! In
adevdriv: indatd ce ew a fdcutit « se inivrece pla-
nurile fratiloriv Luid Iosif in folosulit propriei lori
economii sb permiténdit si vindda pe fratele lor din
invidie; Ea indruméza caire Domnie pe acela pe
care-liv avitsese in wvedere de a-la vidica.

Astfelit e permise Satanei de « fuce résbolil
omulul, cainvingélorulit sa wnerite corona, sé dupa
lucrare Satana a fostiv cu atdtiv mai wmnilite, cucdtita
fostit trintitit de wnit adversari maislabit ; si onlit
cu atdti mai gloriosit, ci cdtit a trivumfatie contra
acelwia, care odata a fostiv drivanghel (Catiheza , 4).



In fine, Teodoret dice: «Creatorulit guvernd crea-
tura si wa ldsatie fard diveclinune corabiea, ce elit
« construitit; ci elit este si constructorulit si con-
ducctorulit si gradinarvulit, care « fdcut sd cyéscd
materialulit, Bl a creatit materialele, elit a con-
struitit corabiea si elit o dirige dupre a sa voinida
(De Providentia oratio prima).

Profetulit si Psalmistult Davidit dice despre prove-
dinta: «Cantali laudele Domnulul prin cdntari
sfinte si publicati cie harpa gloviea Diwmnedeici
nostru; cack elit acopere cerulit cu nori, pregd-
tesce pamintulut ploie, produce finit in munti, face
sd crésca i6rba pentru trebuinta omaului, da ani-
malelorit hrana aecesard si puilori de corbi, care
1 cerit ajutorz“( (Ps. 106). lisus Christos, dice: «lu-
bitt pe inimicil wvostri, ca sa [ifi [ ai Tatalui
vostrie celit din cerit. care ploua peste cel drepti
si peste cei nedrepli (Mat. 5—45). Vedelt pdscrile
ceruthiti ? ele nict nu sandnd, nick nw secerd, si cle
nw adund wimicit in hambave, ci tatalit vostru le
thgrijesce, ait voi ae sunteti mai multit de cdilit ele?
(Mat. 6, 26). Vedeft cum crescit crinii cdmpului,
el nuw luerézd, nw torci, st cw tote acestea (ici
voue, cd wnict Solomon in totd gloviea sa nu sa im-
bracalit nict o datc ca unulit din et. Dacd D-deit
tngrijesce; s@ imbrace astfelit iévba campului, care
adl este, iar mdine se aruncd in focit; cu cdtit
mal multi erz/csce de vol, o putinit Credincio-
silorit! (Mat. 6, 28—30). Nu este adcvératit ca se
vindit 2 pasérl pe unit bani? si cu tite acestea
nw cade nick una pe pdmintit farvda voiea tataluil
vostric; intru catit vé privesce pe vol, apoi si peril
capuluy vi suntie awwomeérafi. (Mal, 10, 29—30).

Totli azemenea invataturl gasimi si la Parintil Bi-



sericel ca: Ierineu, Atenagora, Clemente Alexan-
drinul, Ciprian si altil.

Chiar ratiunca ne dovedeste acestil adevéri. Dacid
sar dice ci Dumnedelt nu ingrijesce de fiiniele ne-
insemnate, prin acésta s'ar afirma 2 lucrurl: ori nu
pdte, ori nu voesce. In casulli I opiniunea nu pote fi
admisi’; cicl Dumnedeli este omnipotenti. Iar in ca-
sullt de al doilea, negatiunea provedintel cade iaris! prin
forfa adevérului; nu pdéte Creatorullt universulul, ca
dupi ce a creatu fiintele si le pirdséscd in voiea
intimplirel ; prin acésta Creatorulll universului s'ar
ardta multli mai pe josti de catii creaturile sale, chiar
cele mal neinsemnate, carl ingrijesci cu multi afec-
tiune de ai loru.

In privinta participirel tutortt persénelortt sf. Treimi
in aclele provedintel sf Scripturd ne dia urmilorele
invitaturl: (Despre Dumnedett Tatili s'a védula in
lectiunea precedentit): Aminit, aminit dicit voué.
Totit ce wveti cere de la Taldlit meit, el va da voud,
(Toan 3, 16—17). Despre Fiulii insusl dice: «Tatdli
mell pind acwin lucrézd si et lucrezit (Ioan 5, 17).
Si iardsi: «Iatd elt voitt fi cu vol pind la sfirsitulit
vécului (Mat. 28, 20). Despre Spiritull sfinlll giasimi
urmitorele: «Sunt felurite Darurile; dar 1w este
de catit unulit si acelas Spn'ztu lar dar nrile sf.
szrztu sunt date fie-cdaritia spre folosii. Este wunulit
st acelas Spiritit, care lucrézd tite aceste lucruri,
distribuindit fie-cdruia davurile sale, dupre cum
it place. (Corint. 12—4, 6, 11).

Dacé atributele, de alotiisciin{d, omnipresentd, in-
felepciune, a totiiputernicic si bundtate sunt co-
mune tuturorlt personelort sf. Treimi, atunct lesne péte
intelege orl-cine, ci téle personele sf. Treim! participi
la actele provedintel, care nu este de citi complexuli
tuturorlt acestort atribute.




134

Raportuld intre provedintd, libertatea fiintelori
morale si rZuld existentd in lume

Ingrijirea Iuf Dumnedeti de lume nu atinge citust
de putint liberlatea morali a omulni si nict réuln
existentt in Jume nu se pote imputa guvernalorulul
lumel.

Acésta se pote proba prin faptulli, cii nol Crestinil
ne sim{imi si suntem liberl in téte relatiunile ndstre,
si prin urmare, prin provedin{a divind, ce ni se acordd
in ori-ce momentit ali vietel nostre nu sim{imt ca per-
duti libertatea. Pe de alti parte, Dummedeu, in vir-
tutca atributelorit sale si mai alesli, ca immutabilit,
cind o data a daitt omului libertatea, nu mail revine
spre a I-o lua: cdcl daraln lut Domnedelt este cu ne-
parere de réti. Scopulit provedintel nu este de a lua
puterile omulul, date o dald, ¢ci de a-1 ajuta spre a face
binele in diferite jmprejurini ale vietel.

Din experienti ne incredin{amit ¢i not putemit dispune
infrunt felit satt intraltult pe apropele nostru si pu-
temit cirmui untt insemnatlt numeérit de émeni, orl unt
intregli poport, fird a-1 rapi liberfalea. Daca nol pu-
teml face acdésta, apol Dumnedell ca a-tot-pulernict,
nu pote gasi mijloculnn de a ajuta pe omi, fard a-l
lipsi de ceea-ce i-a daiit?

Reéullt existentt, in lume, nu pdéte {i imputatin lut
Dumnedet, pentru ci D-delt nu este causaréulul. Causa
réulul residd in libertatea omulul. Dumnedelt opresce
réullt prin legile sale cupringe in Scripturd. Ce este
si mal multh, pentru impedicarea réulul Dumnedet a
acordatlt omulul revelatiunea, a trimisu profeti, ba incd
a dati pe Fialu sétt unict, lisus Christos, a acordatil
omulul gratiea sa spre a face chiar minunf. Reéula fi-
sicli, care provine din imperfectiunea unortt obiecte



135

vatimatore inteligente! si  simturilorti, precum sunt
veninurile etc.,, nu tot-d’a-uua este uniti rélt; cici sciml
ci produce si bine. Si apol unele rele sunt electulll
{ot alit vointel omului; cici pamintulit a fost blestemati
din causa gresalel omulul.

Economiea lui Dumnedeti pentru méantuirea omului

Dumnedet, a cdrul sciinli e fard limitéd si se estinde
din eternitate pind in eternitate, cind a creatli pe omil
a sciutlt mai dinainte cd elil va gresi, ca fiintd liberd.
Pentru acésta a st intocmitit planulli pentru méantuire.
Acestit plant alli méntuirei omulul se numesce FEco-
nomiea Divindg ; iar Apostolullt Pavel numesce acésty
economie: tatha cea din vécit ascunsd si nesciutda
nict chiar de ingeri. (Colos 1, 26); Efes, 3, 90).

Din cele precedente ori-cine inlelege, ci Dumnedet,
ca creatorll nu putea pirdsi operile sale si mai alest
pe omat. fiintd asemenea lui; nu putea si o lase in
voia intimplarel, ¢i fiind bogatit in mild, pentrie multa
dragoste cu care a iubitit pe dmeni, cari erait
morfl prin pécatit, i-a inviatit in Iisus Christos,
ca sd arate in vécurile viitdre marea bogdfie, «
gratict sale cu bundtate spre nol iniru Christos
lisus. (Efes. 2., 5—7).

Insust Christos dice: «Asa a iubitt Dumnedet lumea,
in catu si pe Fiuld sétt unicu la dati, ca celt ce va
crede intr'énsuld si nu piérd, ci si aiba vié{a de vecl
(Ion C. 3, 16).

Pentru acésta, dupd ciiderea omulul in gresald, Dum-
nedett a descoperitt planuli sétt pentru mdntuirea
omeniref, promiténdii cid DMesiea va sfirima capulut sar-
peluf si omuld va fi restituiti in starea primitivd ce
avea inainte de cidere. Apostolull Paul vorbindu despre



136

Mesiea celt promisil, spre mintuire, dice despre totl
call ait avutit credin{d in venirea Rescumpéritorulul
omeniref :

« Tolt acestia ait muritit in credinfd, neprimindi
Jagdduintele, ci de departe védéndu-le st convin-
géndu-se de ele, si imbratiséndu-le §i mdrturisindi
ca sunt streiny st emigrali pe pamintit. Dumnedeit
prevédindil ceva mai bunit pentru not ca aceia fard
de nol sd nw devie desdvérsiti.. (Ebrel 11, 13, 40).

Causa venirel prea tirdie a Réscumpéritorulul a fosti,

ca omenirea dupd cidere, peniru neascultarea sa si
trécdt prin scola sulerinlel indelungate, pe de o parte,
spre a se convinge de gravilatea gresalel sale si f{ristele
el consecinfe ; Iar pe de alta spre a se pregili pentru
priimirea Mantuitorului promistt. Cici cu citl cine-va
“esle mal mulld petrunsit de gresala sa si de relele ce
I-a acusall, cu atiti mal mulll, si cu mal multi cal-
durd a credintel si a iubirel sincere prefuesce redo-
bindirea fericirel perdute. Acdsta se vede din faptele
Apostolifor. cind primii crestini cratt asa de multh
insullefifi de dragostea crestinésca.

Fasele promisiunei, despre Rescumpéritorul

Dupd ciidere, Dumnedett pedepsesce pe cel culpabill,
iar sarpelul salt spiritulul relt it dice @ «Ininvicifie voiit
pune intre tine si intre femeie. intre séminfa ta
si intre séminta el; acésta va sdrobi capulit téi
si tw vei pandi cdlediulit ei. Facere 3, 19). Despre
venirea acestul Rescumparatori si despre mortea lui
pentru mantuirea omulul, in sacrificiile legei wvechi,
Dumneden a lasal si se infelégda sub formi simbolica,
rastignirea lui dMesiea. Lul Avram i-se promite cd din
sinulit séit va esi, acela, in care se vor binecurinta



tote natiunile pdmintulus. (Facere 12, v. 3); lacob
in Egipt, cind bine-cuvintézi pe fiula sét luda dice :
«Nu va lipsi domnu din ITuda si povituitorti din copsele
lul, pind nu vor veni cele gitite lul, si Acela va fi
asteptarea némurilortt (Facere 49, 10). Moise aprope
de sfirsitul vielel sale, chiema poporuld si pe lingd
alte invitaturi ce-1 d4, profetisézi despre Mesiea prin ur-
mitorele vorbe: «Profelit ca pe nine va ridica Dom-
nulit Dumnedeuli téi din frafii téi; de elit sd as-
cultafi (Deuteron C. 18, v. 1H).

Pe lingd acestea, in t6te ceremoniile instituite de
Moise, dupre porunca lul D-deli, se védi téle simbo-
lele, cari preinchipuiat pe Mesiea, Rescumpérilorulil
lumel, pentru care Apostolulit dice: «Legea sie-a fost
pedagogit spre Christos, ca sd ne indreptdinit prin
credinta. Iar dupd ce a veniti credinta, nu mai
suntem sub pedagogit». (Gal. 3, 24—25). Si larasi:
« Avénditlegea wmbrda a bundtatilori celorit viitore».

No numai acestea, dar chiar émenii, ce nu faceal
parte din poporulit lul Israil, cunoscetortt alit legel si
altt promisiunel despre Mesica, profetisézi despre Mesiea.
Ast-feli Balaam, unt oma veniti din pirtile Babilo-
niei, ca si arunce blesleme asupra poporului a disii:
Va résdari o sté din Iacob, si se va scula wnit omil
din Israil si va stdpdni némuri multe si va cresce
impdrdtiea lut. Cel ce-ll bine-cuviniézd pre elll, se
vorll hine-cuvinta, si cel ce-li blestémi pre el se vorit
blestema. (Numeri 3, 16, 18).

David, in Psalmil s¢i, profetisézd in o multime de
locuri despre Rescumpératorulii numindu-la fitt sids-
cutit din veci. (Ps. 2 si 109); ili numesce preotit
dupre rinduidla lui Melchisedec (Ps. 109, 4). Pre-
dice despre patimile lul lisus Christos sl despre sor-
tuld aruncatli pentru impartirea hainelort sale dupa
réstignire. (Ps. 21, 68, 108). Sj, in fine, ci supunéndu



sub picidre pe vrijmasil s¢l, se va inidlla la cerit si
va sedé¢ d’a drépta lul D-dett Tatdlu. (Ps. 23, 7, 109).
Profetultt Jona prin sédereca sa 3 dile in pintecele
chitulul, a preinchipuittt invierea Ilui lisus Christos
dupit 3 dile, lucru, despre care irsust Domnult lisus
Christos a afirmatit ci se raportit la sine aceli fapta
alit laf Jona si pre dinsultt I'a preinchipuitit sederea
luf Tona 3 dile in pinlecele chitulul: «Némulit acesta
semnit cere; nuw se va da lul semnit fdrd numai
semnulit lui Iong, care a statit 3 (ile si 8 nopli
in p?ntecele chitulied; asa va fi Fiulit omului 3 dile
st & mopli in intina panvmtulm» (Mat. 12, 40).
Isaiea dice: «latd fecidra in pintece va lua si
va nasce fitt siva chiema numele lui Emanoilie (cu
noi D-deu, Isaia, 7, 14). Elit va fi D-deit tare, in-
gerit de marc sfatii. Domnit alit pdcel. (Ibidem c¢. 9;
6, 7). St va infemeia o noud tmpdrditie. in care
va chiema si pre pdgdnil cel ce mai inainte nu
tnvocart numele adevératutul D-dett. (Ibidem C. 9).
Profetuld Michea in Cap. bv. 2, a ardtatit destulit
de clarit, cd Mesiea se va nasce i Detleemulit
Indei. loil predice despre revdrsarea darurilorit Sf.
Duchit asupra celoiit ce vorit crede in lisus. «Si
voilt turna din  Dulvulii meit prcete fiit si fiicele
mele st vorit proovoci (Cap. 2, 28). (lucru, care
s'a realisatit cdnd Dululi S/zm‘u sa pogm(?m
asupm Apostolilor la cinci-dect de dile dupa in-
viere). Profetulit Daniil ca si patriarchulit lacob,
predice timpulit venirei It Mesiea, aratindit cd,
Mesiea, Rescumpérdtorulit va veni dupd 70 de sép-
tamdni, incepénditacestescéptanidni de la decretulit
lui Artaxerse Longimanul, datit pentiw intdrcerea
Judeilorit in Palestina. Profetulit Agew. mdangdindi
pe poporit la yezidirvea templulul, dicea cd, acestit
templu, de si este inferiorit in splendore, dar va



fi multic mai strdlucitet prin faptulit, cd in acestit
templu se va ardta Rescumperdtorulit promisit.
Profetulit Zahariea predice chiar vindarea lut Iisus
Christos pe 30 de arginti (Cap. 11 v. 12).

Pregitirea lumel pentru primirea Res-
cumpéridtorulul

In cele precedente am védutil cit Apostolul Paul nu-
mesce legea Vech. Testament pedagogli sali conducétorlt
spre Christos. De si D-delt a lasatli pe omul si trécé prin
scéla suferintel, cu tote acestea a purtatul griji. ca cellt
cadut s& nu piéra, ci si se Intdrcd la cunostinta ade-
vérului. In scopulll acesta a datit legea prin Moise, ca
si pregidtéscd mal intdia pe Judel; a trimist profefi
din timpl in timpu, ca acestia si caute nu numal a in-
drepta pe popor in calea aritatd de lege, ci si le sj
reamintéscit promisiunea despre venirea lui DMesiea
gat lig. Christos, ca acésti promisiune i nu rémae in
uitare pini la venire, si ca si se scie, cine esle cell
ce a venitlt in mijlocull lut Israil. Legea Ceremoniilor
trebuia si-1 destepte mal tarditt spre a se gindi ce re-
presentall acele simbole ceremoniale si prin acésla si
se convingdu despre economiea lul D-dett pentru lume,
si s vadd ci tote eralt spre realisarea marelul scopl
alit mantuirel omulul.

Afari de acésta imprejurdrile istorice. prin care a
trecuttt poporulit lul Jsrail, ait lucratli cu multd putere
spre a redestepta credinta si speranfa in venirea Rés-
cumpératorulul. Neaparatu catratamentullt aspru, ce a
suferittt poporult Ebrett din partea poporelord, sub a
caror putere ciidea din timpl in timpu, il ficuse si
perveriésci adevérata idee despre Mesiea si majoritatea
poporulul si astepte un Mesiea cuceritori. De si per-



140

vertitd adevérala nofiune de Mesiea, cel putin asa
cum se afla, acésti noliune ficea si se pastreze si
st se nulrésci credinta intr'un Réscumpdrilord, pe care
Simeon si allil ilii asteplatt si vie in adevératulu in-
telesti st scoplt ali promisiunel. Orf citl de falsificatd
era Ja Judel credinfa despre Mesiea, totusi a servitit ca
din contactultt Judeilorli cu alte popdre si se propage
ideea despre venirea unul liberatorti, a unul Restau-
ratorii chiar si printre piginl Accstd idce prinsese ri-
dicinl femeinice printre popérele pigine, dupi ce bi-
blica sa tradust in limba elind, pe timpulad Ilui Plo-
lomet Filadelful, traducere care putea si fie infelésd
st de cel ce nu eralt din némula lui Israil,

Afard de acésta se scie, ci aprépe de venirea lui
lisus Cristostl, in lume era o mare neliniste; toll as-
teptat o reformd; nu-s! mal gisiali repausuliiin prin-
cipiile legei vechi, si cu atati mal pulinil in religiunile
pagane. $i cand poporele se aflall in acéstd neliniste
moralit 1 in asleptarea restituirei unel epoct de aurit,
cum dicealt piganil, atunci cele aflale la Judei, despre
venirea Jul Mesiea gisiall mal mare credill si le in-
tiria credinla si speranta in [ericirea asteptatii. Acésta
explici faplulii, penfru ce paginif alt primiti crestinis-
mulll cu atata caldura.

Realisarea promisiunel despre venirea Ré&scum-
parédtorului

Cand peste Israelilf numal era unit rege din némuli
lul Juda, ci era unii streintt din Idumeea, namita Irodi,
si cand trecuserii 453 de any, de la decretult lnl 4rta-
xeexe Longimcnul, relativ la permisiunea datd Israe-
litilor de a se intérce in tara lor, Palestina: aluncl
conformit profetiel lui lacobil, si conformit profeiiel fuf



141

Daniilti, Mesiea sati lisus Christos s’a nascutl, si anume
s'a niscutll in Betleemulit Judeel, conformu profetief lug
Micheea si din SL Feciora Mariea, conform profeiel
Iul Isaiea.

La 30 de an! de la nascere, lisus priimesce botezulii,
si atunci se implinesc 483 de ani, dupé liberarea de-
cretulul. De la acézta dati lisus incepe aclivitalea sa
publicd, adicid misiunea Mesianicd, pentru care a fost
promistt lumel. Ristignirea se face in mijloculit sép-
taménel 70-a.

Judeil neconverlitl pind astid), nu recunoscii ci lisus
este Mesiea celi promisii; si de aceea el il astéptd
in viitori, Dar cum c& acéstd speranta a lor este si
rdmane desarta pentru tot-d’a-una, se poéte invedera
nu numai din cele arétate pini aci; dar si din cele
urmétore :

Tote profetiile amintite in lectiunile precedenle ne
aratd lamuriti ci ele s'att implinitd in perséua lul lisus
Christos : Ca daliatort de lege, cum a fostit Moise, ca
descendentii din némulll lul Avraami, din familiea lul
Davida ; cacl elu a luath naturd omenésci si s'a nis-
cutt ca omu; st conform promisiunei primilive elit
tfrebuia si fie din semintia femeil.

Profetiile despre blandefea Iul Mesiea s’ali realisatii
in perséna lul Tisus. Insusi Botezitoruli Ion ili nu-
mesce Mielilw lut D-deit, care ridica pdcatele Limii.
La Botezulli Domnulul insusi Tatdlli a martarisita di-
céndli: dcesta este Iiaulit meit celit iubiti.

Afari de acestea chiar lisus mirturisesce despre
sine, dicéndl : cd elit este Mesieaw celit promisit; $i a-
nume : pe calea citre Emaus, spune la 2 din ucenicll séi,
cd restignirea lui lisus este faptulit despre care s'a
scrisiiin lege, in proovoci st in Psalmi. Cand plangea
surorile lul Lazar, lisus le spune, ci eill insusi este
vidfa si invierea, si c¢d elit este Mesiea. Asemenea



142

mal arati lisus si Swmarinencel la putl, cand i-a
cerut apd.

Ca oml in lume, Isloriea nu cundsce udl naturd
de omi mal sincerd, ca lisus Christos. De aceea cuvin-
tele sale alirmative, ca cli este Mesiea. sunt proba cea
mal irecusabild despre realisarea profetiilor, in persona sa

Zahariea, tatali Inainte-mergatorualul ilit numesce.
Domnat, résaritulit celiv din indlfime, venilt ca si
lumineze pe cel ce gedeann in intunereculit si in umbra
mortil. (Luca 1, 76 — 77). — Shmeon 1l numesce
lumind spre descoperirea sad luininare 16HL1-
rilovit si wdrirea (wl Israil (Luca). Apostoluitl Petra
il numesce Mesiea, fiulit Jul D-dett (Mat. 16, 16), care
@ venitd sd miantudsci pe cel pecitosi, dupre mirtu-
risivea sa Inaintea {uai lisus Chrislos; iar Pavel ila nu-
mesce uniculd mijlocitort intre D-deit si oamenil (I
Timot., 2. 5), alara de care lubrw siimenca altuln
i este mdntiire (Act. 4, 11 — 12,

Despre Intruparea Iui lisus Christos

Gresala omului fiindt mave si din acézld causa
omult instreinindu-se de la D- dgu s chiar pierdéndit
mai cu totul adeverata notiunc despre D-deli, Crea-
torula seét. omuld a ciduttt intro stare rea si cu totuitt
opusd deslinatiunel sale, ca {iinlda inleligentd. In care
s¢ vedea chipuli si asemenarea Creatorulul. Caderea
era asa de mare, In cat omula prin propriile lul
puterf nu se putea scula si ridica la indliimea chie-
marel sale pe pamintd. A réeminé omuitt in  acésta,
stare era contra vointel Creatoruiui; a se ridica singurt
omullt prin a sa proprie pulere i1 era peste pul mm
Era neaparatn dar, ca, sall omulit s3 se inalte la D-det
adica la adevérata sa destinatiune, sat  D-delt za



143

se pogére la omiu spre a-lti ridica. Decl omull
nepuféndl singurtt a se ridica la cunoscinta adevéra-
tului D-deti, Creatorul lumel, insusi I'ial lal D-ded,
infelepciunea Tatilul, a luatil corpit omenesclt st sa
niscutli ca omi, spre a puté vorbi cu omulit. spre a-lit
lumina prin invititura sa divind si spre a-la restitui
in starea plerduti prin gresala primului omi.

Deci Fiultt lui D-det, a doua persond a sf. Treimi,
care in Scripturd se mal numesce si Cuvintit. a priimiti
in parséna sa unirea ipostaticd, adicd, intr'o singurd
persond a Infrunit natura divind si nalura umana. De
aceea sf. Scripturda dice: «Si Cuvintulit trupit s'ait

‘facutw si s'a salusllm mtru noi st am védubi
marivea Iwi, mdrire ca o unuia ndscuti din
Tatdlit, plinit de darit si de adevéris (Ion 1, 14).

Acésta  unire a ambelor naturi intv'o singurd
persond se numesce mtrupa rea Cuvéntulul sai
a Favlui lui D-deit.

Unirea 1p05ht1ca intre cele 2 natwrf, divini si umani
nu este o unire morald, cam ar {i unirea dinfre
D-dett si omulit celtt dreptu, nici ca aceea, care ar fi
inlre 2 perséne Ore-care, ci este unirea cea mal in-
otima, cea mal sirinsd ce pole exista infre doue sub-
stante fard a se confunda; este unirea personald. in
virfutea cireia 2 substante, satt naturf diferite exisla
in aceeasl persond. :

Am dl\u mal sus ci, Clwmtu it tmpu s'a fdcutit.
le acésti expresiune, inielegemu cd unirea ipostatica
a celort doud natwl este numai a Cuvintulul sat a
Fiulul Iul D-dett, iar nu si a Tatalul si a sl Spiritd;
ciaci din cele precedente despre personele sf. treimi
seiml ¢d numal Fiula are ca atributt distinctivit 2u-
trupareaq.



144

Se péte demonstra prin ratiune unirea ipostaticd?

Dogma unirel celorlt 2 natur! in lisus Christos in-
tr'o singuri personi este wmisterii, sat (aind inalti ca
st mislerullt satt taina despre sf. Treime. $i greu lucra
esle peniru mintea omenésca, ca si pitrundi si si
intelégit in deajunstt acestit mistertt ciict acésti unire
ipostaticd, este si rémine faind a iconomiel lul D-det
pentru omit. Dar dacit prin ratiune nu se pote de-
monstra, s¢ demonstri prin {aplii, ci este posibild.
Dacd ratiunea nu pote demonstra posibilitatea. nu péte
demonslra nicl imposibilitatea; ciici distincliunea intre
natura divind st umand, cam si unirea lorit intimd not
o cundscemit prin revelatiunea cuvintului Ini D-deq,
coprinslt in Sfinta Scripturd si D-delt care ne-a ficutlt
descoperirea, nicl pe sine nu se poéle insala, nict pe
omenI r:u-1 pote insila.

Cu tote aceslea, avéndlt in nol pulerea credintel, pu-
temt gisi in unirea corpulul cu sufletulit o imagine
a intrupdretr Cuvinlulul, dupre cam si in cele 3 fa-
cultadt ale sulletulul am vedatit imaginea <. Treimis

In privinta accésta iald ce dice Bossuel: «Sufletulit
nostru, care este de o naturd spivituald si nestri-
caciosd. are unitit cu sine unit corpit stricdaciosit,
st din unirea unwia si a celui-Ualtit, resultd unit
tolir, care esleomulit.— Spiritit si corpit imprennd,—
nestricdciosit st stricdciosit, inteligentt si brutit.
Aceésta insusive sc cuvine totulul, in raportit cu
fie-care din cele 2 pdrti ale sale. Ast-felit Cuvintulit
divinit, a cdarni putere sustine totulit, s'a wnitit in-
triunie chipit parvticularit, sait devine elit insusi prin
0 perfectd unire; acesta este Iisus Christos Iiulit
Mariet; acésta face ci elu este D-delt si omii, nascutl



145

in timpt, tot-d’a-una vitt in sinulit Tatilul, si mortt
pe cruce pentru manfuirea nostri.

Dar unde D-deit se giisesce amestecatil, comparatiu-
nile trase din lucrurile omenesci, sunt imperfecte.
Sufletuld nostru nu este inaintea corpului noslru, si
ori-ce lucru 1i lipsesce, 11 esle separatit. Cuvinfulid,
perfectit in sine din efernilate, nu se unesce cu na-
tura nostrd de catit spre a o omnora. Sufletulli, care
presidi in corpll si face in eltl diferite schimbiri, su-
fere si elu la rindulil séit. Dacd corpulll esle miscatu
dupre porunca si vointa sufletului, sufletulii este si elit
turburall, intristat si agitatt in mit de feluri de agi-
tatiuni supératore, orl plicute, dupre dispositiunile cor-
pului; asa ci& dupre cum sufletulll inalti corpulit la
dinsulit guvernandu-1; totl astfelit siell este pogoritit
mal jostt de el prin lucrurile ce sufere.

Dar in Iisus Christos, Cuvintuld presidi la foti,
Cuvintula tine tolli sub mina sa. Omuld este ridicatlt
st Cuvinlult nu se injosesce nicl intr'untt modt, ci ineut-
tabilit si nealterabilit domind peste natura ce este unila
cu sine.

De act vine c& in lisus Christos, omulll absolutll
supusit directiunel intime a Cuvintulul, care-lu ridicd la
sine, n'are de call cugetdr! si miscirl divine. Totu ce
cugetd, tolli ce voesce, totll ce dice, totlt ce ascunde in
niduntru, totlt ce arata iIn afari este insuflefitit de
Cuvintli, condusti de Cuvintii, demnit de Cuvint1, adicd,
demnu de raliunea, de Infelepciunea si de insusi ade-
vérullt supremit. Pentru acésta in lisus Christos totu
este luminé; purtarea sa esle o reguld, minunile sunt
instructiuni, parabolele sunt spiritt si vic¢la.

Dacd nu potu tofi si infeléga aceste adevérurl cum
si minunata imagine a lucrurilorti divine existente in
nol insine, causa esle cd cel mal mulll sunt prea
multl supus! sim{urilorlt si imaginatiunea néstra, care

10



146

voesce a se amesteca In {6te cugetirile nosire, nune
permite tol-d’a-una si ne oprimit asupra acestel lumini
asa de curate. «Nol, dice Bossuel, sw 4e cundscem
pe not insine, nict bogdfiile ce purtdmit in funduli
naturey nostre ; numai ochit cel mai curafi potit
sa le pricépd. Dar ori cdtit de pufint am intra
in acestiv secretit st am  sci s@ notdmi imaginea
misterelorit trinitdfel si a intrupdre, cari sunt
fundamentulit credintel ndstre, acésta ar fi destulit
spre a ne ridica mai pre susit de totit si nimicit
muritorit nuw ne va atinge. (Discours sur Thisloire
universelle, Part. 1I, 6).

Probe despre Intruparea Cuvintului

Despre intruparea Cuvintului Evanghelistulit loan
dice: «La incepubit era Cuvintulie si Cuvintulit era la
D-deit si D-deit era Cuvintulit. Tote printrinsuli
sait fdcutit si farda de dénsul nimic nu sa facuti,
ce sa facut. (loan 1, 14) _Acesta era lumina cea
adevérala, care liuminéza pe toti omulit, ce vine in
lume. Ll era in htme si Tumea printrinsulit sa
facuta. st himea nu Ta cunoscudit. (Ibidem v, 9—11).
S Cuvintulit trupit sa facutit si a locuitiv intra
nol. st am védute mdrivea lui, mdarirve ca a unuia
ndascutie din Taldlie plindg de dari §i de adevérit.

Act cuvintulli frupet este intrebuintata in loctt de omit,
in loctude naturda omendsed; si omit wa pulutit a se
face, de cilii ludndtt natura omendsci intrégd, uniti
cu cea divind.

Apostolulii Paul dice: «Sd fie in vol acelas cugeti,
care era si in Christos Lisus, care fiind in chipuliy
It D-deit wa socotitic o rdpive a fi intocmal cu
D-dett, ¢i s'a injosita pe sine ludndit chipit de robix,


omulu.ee

147

facéndu-se in asemdanarea émenilorit, $i afldndu-se
n forma ca omuli, sa smeritit pe sine {icéndu-se
ascultitort pind la mdrte, iar morte de crice.

Din acestea se vede limpede ci unull si acelasi
Christos, una 'si aceeasi persénid are in acelasl timpli
si forma sall natura divind, egald cu a lui D-deu tatalti;
sl forma sall natura omenéscii; ciict a muritit ca omil,
s’a supuslt ca omt. Decl in lisus Christos este o sin-
gurd persond si doué naturi. Cindl a venitli implinirea
vremel, dice Aposlolul Paul, D-delt a trimist pe finlit séu,
niscutit din femee, niscutit sub lege, ca sé réscumpere
pe cel ce erall sub lege (Galat. v. 4—5). latd dar tri-
misultl lul D-del, care este Fiultl lul D-deti. si tollt de
o data Fiulu santel feciére Mariea. Dect acelasu Chrislos
este In acelast timpt si Fiultt Iul D-deu si fiult omului;
D-deti adevéralit si omu adevérafil.

Hotdririle Sinod. Ecumenice despre Intruparea
Cuvintului

La anul 428 Nestoritt devenindi Pafriacch al Con-
stantinopolel a sugtinultt ci in lisus Christos sunl doué
persone, adicd persona Cuvintuliui si persona omulud.
Adicii lisus Christos nu s'a facutit o, ci numal sa
unitt cu omul intruntt chiplt moralu.

Si din acésta causd elit susfinea ci Feciéra Mariea
nu trebue numitd wndscélore de D-deit, ci ndscétore
de Christos.

In contra acestel raticiri a lul Nestoriu s'a convo-
cati la 431 Sinodulti alu Ill-lea ecumenicli, care a
condamnati erérea lui Nestoriu, aprobandi si recu-
noscéndlu ca ortodoxe 12 anatematisme ale lul Ciril
din Alexandrica si determinindi cit in lisus Christos
sunt dou¢ naturl, nafure diving si natura umand



148
intr'o singurd persond, unite in moda intimi, iar nu
in modit morald, cum ar {i unirea morald intre dou¢
persone satt dol! omenl.

Dupi cit-va timpa unti sonahit, numita Eutiches
din Conslantinopole, vol sii combatit eresiea lui Nes-
foriu, care separa naturile in lisus Christos recunoscendi
2 persone.

Elt, din contrdi, ciidu in alti erdre, tocmal conlrarie
celel Nestoriene contopindt, dupre a sa socolinii, cele
dou¢ naturi in lisus Christos si recunoscéndi, cd,
nalura divind a absorbittt si anihilati natura umani
dupit unire.

Prin acésta aberatiune Eustiche profesindi ci in
Iisus Christos nu este de citlt o singurd naturd, adici
numal natura divind, a datli nascere unel secte erefice,
care s'a numitlt «J3Monofisitismit:.

Contra acestei eresit a Monofisitismulni sa con-
vocallt Sinodulit ala IV-lea eccumenict (451) in Cal-
cedona 51 sa condammnatit eresica lui Eutiche prin
urmitornltt decretti: « Conform tnvdtaturel sf. Parinti,
declardmit in unanimitate, ci trebue sda wmdarturi-
sinmit it st acelasit lisus Chiristos, Mdantuitoruli
nostri, Ddcu adevérait si omit adevératit, D- -deit
per/'ec[u st omit pe)fcc{u, ca omit, compusic din
sufletit rafionalit si din corpit; ca D-deit consub-
stanfialiv cu Tatdli §tca onit comubstanizalu cu
noi; in tile asemenea cw noi afard de pécatit;
mzsrutu din Tataliz mat inainte de toft vecii, dupre
D-deive, ndascuta in timpi, dupre omenire. din sf.
Feciord Marica, pentrie not si penfru a ndéstrda mdan-
fuire: unulit si acelas Christos Domnuldit in doué na-
fury, neamestecate, neschimbate, nedivizate, nesepa-
rate, fard ca univea sd ridicediferinfa naturilors, ci
conservdandu- -si fie-care insusirvile sale in una si
singura persond, nefiindit divizatic in doué persone,



149

¢t fiind wunulit §i acelas ﬁu wiicit, D-dett cuvéntulii,
Tisus Christos, Mantwitorulit 'nostrw dupre cum
ne-a transmisit simbolulit Pdrintilorits.

La citirea acestel definitiunl a credintei despre cele
dou¢ naturi in lisus Christos totf membril Sinodului
au strigatlt: «Acésta este credinta Pirintilorti, credinta
Apostolilori; toff o urmimi si cugetimil ca si el».

La Sinodulu altt 6-lea, iarasi a venitl eresiea luf
Eutiche sub alti forma. Monofisitil dicealt ci in lisus
Christos sunt doué naturi, dar este o singurd vointi,
adici vointa divind. Sinodult ali 6-lea a respinsi
acéstd noud formd de monofitismii si a determinata cd
in lisus Christos sunt doué vointe: diving si umand,
insd voinia umani supusd vointei divine.

Probe de la Pdrintit bisericei despre Intrupaiea
Cuvintulu?. Dupa hotaririle Sinddelorit ecumenice, in-
dicate mal sus, mulll dintre Parintil bisericel all scrisii
si sustinullt dogma intrupiirel lul lisus Christos in modulli
cum s'a ardtath pind aci.

Dintre acel Pirinil se poli enumera numal cel ur-
malori: Chirisostom (in omilia 1-a asupra Ev. Mat.
Omiliea XI asupra Ev. Iul 1on), Gregoriit de Nazians,
(in discursult 51), Gregoriit de Nissa, (contra lul
Apolinarie, discursult 4, contra lul Eunomiit), Vasilie
celit Mare (Epist. 261 despre schisma donatistilora,
Cart, 1). Afanasie celit Mare, (in discursulit 4, contra
Arienilor, Cart. L. contra lul Apolinarie 4; Cart. I, contra
lui Apolinarie Cap. 16, asupra Ps. 21). Ciril de Ie-
rusalim, (Catihesa XI).

Prin urmare Parintil Bisericel, atatii cef din nainte
de Nestoriit si de Eutiche, catit si cel din urma loru,
tot-d'a-una at mirturisitdl si sustinullt dogma intrupérei
Cuvintulul intocmal, dupre cum s'a hotaritu de Sinodultl
aln 4 ecumenict, si Biserica ndstri std pe acésta
temelie neclitinati a credintel ortodoxe.



150

Iisus Christos are naturd D-deiéscd si
este Fiuld lul Dumnedeli ndscutld din Tatild, mal
‘nainte de tofi vecii

Din cele precedente s’a védutit ¢t lisus Christos are
naturd D-dei¢scit si omencsci. Cele (ise pini aci ar
fi de ajunst, pentru tdriea credintel nostre. Cu téte aces-
tea, ne vomi servi si de alte probe, in modil speciallt
in acéstd cesliune, servindu-ne nu numai de sf. Scrip-
turd si de lucrarile Parinlilovtt Bisericel, ¢i de probe
chiar de Ia insust lisusit Christos, care a foslit ex-
presiunea si tipullt sincerititil si alit veracititii in lume,
ca omit

Am disit ma¥y sustt cd lisus Christos se numesce
si Cuvinti. Acésti numire a mantuiloralul, ne face
sl inlelegemlt si nascerea sa din Tatal, mal 'nainle de
vecl. Despre nascerca supranaturali a Fiului, gisimi
in nol ingi-ne o imagine, carc ne pune in positiune
de a infelege nascerea Cuvintulul,

In spiritulit nostru se nasce cugetarea. Cugelarea
ca st pold i Inlelésd de Omeni, lrebue si lie expri-
matd prin vorbe. Omulit nu simle nici o durere, nu
simte nicl o suferinti. cind cugetd, cind se nasce cu-
cetarerea.

Tottt astlelr, cugelarea, raliunea D-deicsci, sc nasce
din minfea supremd, si. ca sia se manifeste in lume,
a trebuitit si iea formi concretd. Pentru acésta fiull
lul D-delt a Iuat naturd omenczcd, ca. dupdt ce D-dell
a vorbitit lumel prin profeti, in legea Vechiului Ase-
dameént, si vie Insusl spre ainvata pe omeni, dupre
cum dice Scriptura: «In multe felurl de demultti, D-deli
a graitit parintilortt nostrl prin Profeti; iar in dilele
acezlea mai de pe urmi all graitll noué intru Fialits.

Despre nascerea Iiului sf. Scripturd dice: «cit Fiul



151

lui D-det este niscutii din Eternitale din esenta Ta-
talul ;. «Fivdie meit esti tu, Ei astd-gi te-am mnds-
cutit, cere de la mine si Eit i voitt da némurile
spre mostenirea ta si marginile pdmintului spre
stapinirea ta. , '

Acesta -este D-deulit nostru si nw se va addoga
altulit spre dénsulit. Dupd acésta pe pdmintit sa ard-
tatit si cu omenii a petrecutit. (Baruh. C. 8,36—38).
Evanghelistul Ién dice: «D-deit adevératitsi bine-cu-
vintat in vecl, care Sa ardiatit in trupi (I Ion
9, 20; Rom. 9, 5); Ilar cdind a wvenitit plinirea
vremet, D-deit a trimistt pe Fiuliw séit unulit nds-
culit (Galat 4, 4). lisust in convorbirea sa cu Nico-
dim dice: «Niment nu s'a suitit la certt, de cdlit
celit ce sa pogoriltit din Cerit, adicd Iiulit omulud
care este in cerit; cdel D-delt asa a iubitit lumes
in cdtit st pe Fiulitséitunicit Ua datit, ca tolit celit
ce va crede intr'insulit sd nu pidrd, ci sa aibdg vidld
de veci. Celit ce va crede inty Lasulit nw se va osindi;
dar cel ce nu va crede se va osindi, pentru cd
nw crede i vl séit unicit. (Ion 3,13—16-—18).

Prin parabola Stipinului, care a sadilit vie si la
vreme a cerutli rode de la lueritor!. trimiléndlt in mai
multe rindurl pe servitorii séi pinii chiar si pe fiul
sélt unict, lisus Christos, insust Domnullt ne incredin-
tézi pe deplinticiel e Fiullt lui D-dett (Cap. 12). Ciand
Fariseil acusall pe lisus ci vindecd pe bolnavi Sim-
bata, el le réspunde: «Tatdlit meit pind acum lu-
crézd sioewt hucrezit asemenea» (Ion 5. 16—17, 18). -
prin care isi arali egalitatea sa cu Tatalt in drepti s
putere, si din care causi Iudeil ilit ciutan sa-lo omore,
Iar lisus nu numal na distt ci et il inlelegn gregita,
ci incd a addogatit ciaFiald omuluil nu face nimictt de
la sine, cenu ar vedé pe tatalta facéndu; cicl cele ce face
Tatalu acelea face si I'iult omului; pentru ci precum Ta-



taltt scola mortit si if inviézi; asa si fiult inviézd pe
cine voesce; ciicl Talali nu judecit pe nimeni, ¢i a datit
Fiulul tota judecata, ca tolf si cinsléscit pe Fiull, cum
cinstescit pe Tatialli. Celd ce nu cinstesce pe fiulli, nu
cinstesce nicl pe Tatall

lisus viindit la templulii din Ierusalim a fosti intrebati
de Tudel: «Pind cdand ne }it in suspensiune? Dg
esci tu Christos, spune farda sfiéld;» iar lisus «
réspunsit: <l vam spusit si nw credefi: Lucru-
rile, care et le facit in numele Tatdalui meit, acelea
mdrturisescit despre mine (Ion, 10, 24—26); Ei
si Tatdalii meit una suntem. La aceste cuvinte ludeil
luard pietre sit dea in elt; iar lisus intrebindu-i pentru
ce vor si dea cu pietre in ell, el réspunserd: <pentru
cd omt fiindit tu, te fact D-deit». lisus insi le spune:
epentru-cd vam spusitt cd sunt Fiulit lul D-deit!
Dacd nw fack lucrurile Tatalu?, sd nw credefi;
iar dacd facie. .. .. credetl {ucrurilorit, ca sd in-
telegefi ca Tatdli este intrw mine si eit intruw elil.
(Ton. 10, 31—38)».

lisus, {iinda prinst si dusit la Caiafa, a fostu inlrebati :
«Te juritt pe D-deulit celit vitt, sd spui dacd tu
esci Christos flulit Tud D-dewt ? (Mat. 26, 63; Marc.
14. 61). lisus respunde: «Sunt>. Dar ©é spui cd
vefl vedé in wrmd pe Fiulit omului sedéndit de a
drépta majestatei lui D-deit, venindd pe norii cerulud.
(Marcu. 14, 62). Caiala atunct dice: ce vi se pare? ati
audit hula lui? Eltt meritd st mord. Afard de acestea.
lisus Chrislos si-a insusit atribute D- deescl: «Luit sunt
inainte de Abraam (Ion 8, 08) Si z‘upanntc prosld-
vesce-mé la tine insufl cio mdrivea. care am avut-o la
Tine mai nainte de a fi honea (Ion, 17, 5): Oile mele
infelegt  glasulit mew; Lt le cunosciv si ele imi
wrméza; e le dai vidla eternd i nw vor pcu‘
nicl-o daia st nimeni nw le pote rdpi din mdana



158

Tatdalwt meir. (I6n, 10, 27—30). Nimen¥ nu cundsce
pe Tatdlit de cdtit Fiulit; wimmend nu cundsce pe Fiulit
de cdatit numai Tatalw §i acela cdruia voesce fiulit
sd-i descopere. (Mat. 11, 27). (Ién, 10, 15). Totu
aceleasi invéiiturl despre lisus Christos, aflaimi la Apos-
tolf si la Périntil Bisericel.

Pe lingé acestea, Biserica pistrandli acésti doctrinii or-
todoxd neatinsd, a inlituratd ori-ce abatere dela Credinta
fundamentald in natura divind a lui Tisus Christos. Ast-
feli la Sinodultt I ecumenicli, Biserica a respinsi si
condamnatit eresiea lul Arilt si a intocmita articolele de
la I pind la al VIi-lea, si in specialii de la al ll-lea pini la al
Vil-lea inclusivii numal despre natura umani si divind a
lat Tisus Christos trateaza, stabilindll cd eli este nidscutlt
nucreatll si ci este consubstantial cu Tatalt.

Iisus Christos are naturd omenésci cu adevérati

In cele precedente g'a aritatlt ci lisus are perfectd
naturid divind, adica este D-deit adevératii. Aict vom
arita céd lisus e si oml adevératly, adici cu D-deirea
a unitlt natura adevérati a omulul, iar nu aparenta.
Acestt adeveri se pole invedera prin profeliile despre
Mesiea: prin genealogiea lui lisus Christos (De la
inceputt Ev. lul Mateitt si de la Luca), prin nara-
fiunile Evangalistilori, despre imprejuririle nascerel
si vietel lul Iisus Christos, cum si prin morlea sa pe
cruce,

In promiziunea despre Mesiea, la inceputll eltt e numita
ci va {1 din semintiea femeil, apol din némulia lui
Abraam, Isac si lacob, toiagit din rddicina Iul Jese
si {Iére dinlrinsully, descendentit al lul David, nédscutit
din feciord si anume nascuti in Betleem ; in sfirsitd,
in psalmi, la lsaiea si la Zahariea sunt predise tote



154

patimile lul Mesica ca omii. (Fac. 3, 15; 12, 23;
22, 18; Isaia, 26, 4; 28, 14; Is. 11, 1-3; ler. 23,
5 st 6; Is. 7, 14; DMicheea, b, 2; Ps. 71, 10—11;
77, 25 Is. 35, 3—6; Zah. 9, 9; Is. 53, 3—10; Ps
20, 8—9). .

Dintre evangelisti, Mateili si Luca arali genealogiea
luY lisus Christos ca omit. Mateili incepe némult lul
Iisus cu Abram si termind cu losif sicu sfintaFeciord
Mariea, ca doscenden{l din némulit luf David si Abram.
Mateii procede cu narafiunea pogorindu-se pind la
lisus; iar Luca incepe cu lisus si se urcd pind la Avram.

In privinta nascere! lul Jisus, Arhanghelullt anunti
sfintel Feciore, cit ea a aflatit grafie inaintea lul D-ded,
st va nasce unl i, pe care-lu va numi lisus. (Luca
1, 30—31).

Dupii acésla, ingerult anunfd Iul losif ci ziimislirea
Inl Tisus este de la Duhult sfinti.

La termenulil obicinuilti pentru nascere, sfinta Feciord
a nitscuttt pe lisus si Pa pustt intr'o esle Ia Betleem. Pis-
torit din préjma Betleemulul, insciinfat! prin cantarea in-
geréscd :«Mirire intru cel de sustt lul D-det ete.» se ducti
st gisesclt prunculll In esle. Asemenea Magii aducl da-
rwl la Betleem pentru prunculit nasculli, ca nott im-
peratit; La optit dile a fosl circumcisii, ca ori-ce copilit
Judett st numit lisus, dupre cum anuntase ingerulit ; si
infine, la 40 de dile dupi nascere a fost dusti in Templu,
st luath in brale de Simeon. care a predist cd ellt va
i gpre ciderea si scularea mullora din lsrail.

Tosil si sfinta Feciord Mariea, dupit anunfarea inge-
rulul, fugird In Egipt cu pruncult, spre a nu fi ucistt de
Irod. (Alat. 12, 13, 14).

Dupi intorcerea din Lgipt lisus a vietuit in Nazarel.
La veérsta de 12 ani sa dust cu Parintit seéf la lera-
salim penfru serbarea Pascelor; iar dupi intorcere la
Nazaret a statt sub ascultarea Parintilor pind la vérsta



de 30 anl, cand a priimit botezull de la Ton, a luati
parte la nunta din Cana, ficéndd prima minune, si in-
cepéndll sd predice invétitura sa. A cinat in casa lul
Lazir si a lul Zachel, a facutlt Pascele cu ucenicil séi;
a fost prinsii, legatt, dusti la judecata, ristignitii pe cruce,
inmorméntatd, si a 3-a, di a inviatit din mortl.

Atatti inainte de morte catlt si dupa inviere lisus
ca omu avea trebuinti de hrani, cum este casuli, cand
a cerutli apd de la Samaritana; avea trebuintii de re-
paosti si de somnit;se impresiona ca ori-ce oml si plingea
chiar, cum a fost la mértea Jui Lazir si cand predicea
ruinarea lerusalimulul.

lisus, dice despre sine: «Infristatit e sufletulit meit
pind la morte (Mat. 26, 38). Evangelistul Mateili ne spune
cd lisus fiind pe cruce a disti: «Pdrintele meit ! in mdi-
nile tale imi dait Duludet wneit. In gridina Gelsimani,
lisus a dist: «Parintele meit! de e cu putintd trécd
dela mine paharulit acesta;insd fie voiea ta, iar nita
mea. (Mat. 26—39); Luca 22, 42). Pe cruce dupi
ce a beéull olettt Tisus a disi: « Tolulit sSa sdvirsitit si
plecandu-si capulit si-a dativ Dululit.» Simtia bucurie
ca ori-ce oml: Inir'acestli ceastt s’a hucurat lisus cu
Duhul sia disti: muliamescu-i tie Domne etc. siiarasi:
«3i mé hucur pentru voill. (I6n. 11, 13): «3i a sus-
pinati lisus in Duhul sét si sa turburati.

Dupd inviere lisus gisindit pe Apostoli prindéndi
pesce la Genisaret, 1-a intrebatd dacd att ce-va de
mancare, si déndu-i dintr'unit fagure de miere, a luatia
si a mancatlt inainlea lor.

Pe lingdi acésta biserica ortodoxi, in téte timpurile,
de la Inceputu si pina astd-di, a conservatit dogma
despre nalura umandi reala in lisus Christos. Din acésta
causd in secolulit alii 2-a Bigerica a condamnatit eresea
Docetilort, care sastinea ci lisus a avull corplt apa-
rentli, nu reallt; asemenea in secolultt allt 4-a, a con-



156

damnatit eresiea luf Apolinarie, care sustinea ci lisus
a avulll numal corpli omenesclt si in locti de sufletii
a avutit D-deirea.

Dreptatea d-deiascia cerea pedépsdi pentru gresala
omulul. Dacd lisus n’ar fi avutll naturd omenéscit real
sar fi putut a se aduce pe sine sacrificii pentru
lume, D-deirea neputéndi suferi patimi?

Iisus Christos este omii {drd de pé&catii

In cele precedente s’a avitatt probe despre adevé-
rata naturd a lul lisus Christos ca D-delt si omlt; acum
vomit aduce cuvenitele probe, cit Tsus Christos de si
oml adevératut intocmal ca si nof, insdt a fost fard de
péeatit si s’a niscutll in modu miraculost.

Cum cit lisus a fost fira de peécall, acésta se pote
dovedi din urmitorele locwri ale sf. Seripturl. Insusi
lisus dice: «Cine din voi wmé va acusa de pécatit?»
(Ion 8—46). lar cind era si mérgd la patimi, dicea
ucenicilorti : «Stapinitorulit hiuned acesteia vine, care
ware nimicit in wmine (14, 30).

Apost. Ion dice: <«Elit s'a arétatd ca sa ridice
pécatele nostre, intr'insul pecatit 1 este (I lon 3,
b). Elit a’a sdvérsitic nict unit péeatit si cuvinti
inseldtorit din gura lui wa esitit (I Pelru 2. 22).
Pentru dragostea ndstrd, pe celit ce 1w'a cunoscutit
pecatit l-a faculit pécatit, ca nol sa ne facemit drep-
tatea i D-deit intriinsul (2 Corint. 5. 21). Prin
sdngele lui Christos ca alit unui wmielit fara de
pata si fara defectiv ne-am véscumpératit (I Petru
1, 18—19). Nu avemi arhiereit, care sd nu porle
patimi impreund cw neputintele ndstre. ci ispititit
in tote ca st no¥, afara de pécatne (Ebrel 4, 19).
Avrliereit ca acesta ni se cuvenia, care este sfintit,



fara de wvéutate, fdrd de spurcdciune, osebitit de
cel pécdtost (Ebrel 7, 26). Avem apiritor! citre Tatalt
pe lisus Christos, celt drepti (I Ion 2, 1).

Doctrina despre Iisus Christos, ci n'a fost supust
pécatului, ca omi, Biserica ortodoxd, tol-d’a-una, a
profesal-o cu stalornicie si intacti., Acésta se vede si
In decisiunea sinodului alti IV-a ecumenicti, care a ho-
tarith cd lisus este omi adevératl ca si noi, afard de
pécalll.

Totti asemenea doctrind gidsimi si la Parin{il Bise-
ricel. Ipolit numesce pe lisus Christos omtl fird de pécatq.
Tot asemenea si alti Parinti ai Bisericel ca Clemente
Alexandrinu, lrenew, Dionisie Alexandrinu, Chyi-
sostom, Atanasie, Gregoriu de Nissu, etc.

Nascerea lui lisus Christos a fost miraculosd, extra-
ordinard si supranaluralid. Duchula slinttt dice Ingeirulit
cdirve sf. Leciovd, se va pogori pesle line si puterea,
celui pré tnaltit te va wmbri (Luca 1, 35). Tot ase-
menea Ingerulit anunia lut losif: «Nuw fe teme losife,
ces'a conceputitinti’insa de la Duchulit sfintit estes.

Activitatea mesianici a lui lisus Christos

Mesiea celll promisli {rebuia s regenereze lumea
prin invadtatura sa divind; cdcl omullt depirtalit de la
D-dett, se afld in intunericullt nesciintel; perduse cu-
noscinta adevérulul, si, in speciali, a adevératulul D-detl.
Pentru acésta lisus dupi primirea Bolezulul, a inceputil
sd predice invatitura Evangeliel, a ciutati oiea cea ri-
tacild, omenirea, si luand-o pe umerl a adus-o la Staul.
In timplt de 3 anl a culreeratn Iudeea, Samariea si
chiar Feniciea, trecéndu chiar si in pértile de rdséritt
ale Genizaretulul, necontenitt a predicatlt cuvintulit
adevérulul Evangeliel. Insust D-li dicea: «Sd mergemit



in orasele si satele, care sunt ma¥ apripe, ca sa pro-
povédwimiat si acolo, cdct pentri acésta am venitit.
(Marcu I, 38. Luca 4, 43).

Invélitura sa lisus a predicat-o une-orl direclli, alte
orl in form# parabolicd, dupd imprejurarile, in care se afla.

Pe lingd propriea sa predica, lisus a alestt 12 Apostoli,
dintre cel mai siiracl st mal neinstruiti Gmenl, ca
acestia in simplitatea lorll, si predice Evangeliea si si
chieme omenirea I cunoscinta adevérulul.

Lucrurile de cdpetenie, pe cari le-a oferitlt Tisus
Christos lumel prin invétitura evangheliel sunt:

a) Cunoscerea adeveratului D-ded, adoratit in sf. Treime.

Mergéndn, dice Iisus, invétatl tole némurile, bote-
déndu-le in numele Tatalul, al Finlat si al sf. Duhi,
invitlindu-1 si pizéscd tole cite viam poruncilll voué.

b) A invatati lumea despre modull, cum frebue si
se inchine, si adore pe D-dett dicéndii . «Duhit este
D deiv si celit ce se inching lLui, se cade st se in-
cliine i spiritit st in adevérit. Prin acestea lisus
a faculu sa se infelégd, cit de aci inainte irebue si
inceteze jertfele de amm’tle st si adore pe D-dett cu
spiritult.

¢) A invifatii pe omeni sd aibd unult citre altult
adevérati fubire frifésed, dicendit: «Intru aciésta vor
cunosce omenit cd smzre,fa acenict ai-wmel, de vefi
avea dragoste intre vo¥ ; ubifi-v¢ unulit pe altulit.
precum st et vam tubilit pe voi. Mai mare dra-
goste nut pote sa fie, de catit sa-si pue cine-va su-
fletulit pentru prietenulit séi.

d) A facutit cunoscutli Jumeici tofl cel ce priimescit
invititura sa si credit intrinsuld, tofi aceia devinit
fil ai lul D-det, si prin urmare D-del este pirintele tu-
turor. Cu alte cuvinte: lisus a stabilitt principiuli,
ci D-dett este Tatalit, iar Crestinil sunt fiil, stergéndit
prin acésta ideea si credinta anticilorit, despre cre-



dinta, cd fiintele divine in carf credealt el, sunt in-
grozitére si sangerdse.

e) A invitatii lumea si scie si s& fie pe deplinu
convinsid ci apropele nostru este totit omulir; ciicl toti
omenii sunt creall dupre chipulii si aseminarea Iul
D-dell. Acésta a aritat-o lisus Christos prin parabola
despre Samarinénul wmilostivii, ciruia i-s'a {icutl
mila de celd cddutt in mainile tithariloru.

/) A invitatli omenirea ca sa iubéscid nu numal pe
prietinl, ci si pe vrijmasi, ca prin acésta s potid (rii
totl In pace: «De fucel? bine numai celorit ce vé
iubescit, ce dartt este voud; cdact si pdgdnii acelasi
lucrw facit; 4ubili pe cei ce vé uréscit si vé rugati
pentruw cet ce vé blestemd. Niménut sd nu datorali
nimicit, de cditr de a vé tubi unulit pe altuli.

g) A Invitatit pe lume caritalea, ajutorulil ce trebue
si-si dea omenii unulit altuia. Acésta a arvatat-o lizus
Christos in invilitura despre judecata universald, dicéndu,
ci celorit ce wai fdcutit bine semenilovit loriy,
Judecatoruli le va dice: ducefi-vé de la mine bles-
tematilorie; cacl dacia nall ficutid unuia dintre acestia
mal micl, mie nu mi-aii ficuln.

I) In fine lisus, a datt lumind si asigurare despre in-
vierea cea de obste, ficéndu-se pe sine celu dintail
sculatt din mortl, si dindd prin acésla putere credintel
cresline, ca si asteple cuincredere sall convingere de-
saversitd realisarea impérdtiel lui Dumnedeit in lume.

Prin téte aceste puncte de invalaturd fundamentald,
lisus a pusit basele religiunel si bisericel sale crestine
pe care portile ladulul, cum dice insus! Domnuli (adicd
ratécirile din cursultt vécurilorll), nu o vort sfarima.

Punéndu astfelu lisus temelie bisericel sale, supu-
néndu-se patimilorti si mortet pe cruce, sa adusi pe
sine sacrificit de rescumparare pentru némulli omenescil.

Legea vechiulul asediménti fiind numai preinchipuire



160

si pregilire pentru primirea lai lisus Christos si a doc-
{rinel Iivangelice, a {rebuittit de aci inainte sit inceteze, re-
manéndu in vigére numal legea morali. Cicl ceremoniile
cultulul judaic, fiind simbole, care preinchipuiat pe
insusi Domnulii, cu venirea si jerifirea sa, accle simbole
salt realisatlt st legea ceremoniilorlt a incetattl

Avéndu in vedere pisitrarea legel morale cu princi-
picle sale eterne, Manluilorulit dice : « N'am venitit sd
strictt, ci sd 4mplinescn, (Mat. b, 17—18"

Prin sacrificarea lul lisus Christos pe cruce, ca omti,
sa satisficutt dreplatea dumnedeéscit pentru  gresala
Iuf Adam. iar omulll ga restituitt in slarea, pe care o
pierduse prin gresald. CGict dupre cum printt’'un oml a
miraltt pécatult in lume, asa si prin noultt Adam,
lisus Chrislos, g'a rescumpiratit némulli omenescit, sfa-
rimdndu-se, cum dice biserica in imnele sale, zidul
celit din mijlocti, care despirtia pe omi de Dumnedetl.
Pentrn acésla Apostolul Paul dice: «Christos pe no¥
ne-a rescimparatie din blestemutlit leget, facéndit-se
pentru not blestemit. (Galat. 8, 18), pe care l'a rin-
duitit. Dumnedeit pentrw curdtive prin credintd in
sangele Lui, spre arvdtarea dreptdtel sale pentiu
iertavea pécatelorie lorit mai nainte facufe. (lom. 3,
20, 26). e celit ce w'a cunoscutit péeatit, pécatit
la facutit, ca not sd ne facemit dreptate a lui
Dumnededit in elit. Dupre cion prin gresala wnitia
intru tofi 6menil a intrattt osandire, asa si prin
dreptatea unwia intrutoli dmenii a intratit indrep-
tarea viefel. (Rom. 5, 18).

Intreitulil oficiii alii luf lisus Christos de profetd,
arhierell si de rege

Numele ce porla Mantuitorull, ne esplici intreitulal
oficilt ce a Indeplinit in lume pentru mantuirea omului.



161

Iisus insemnézi mantuitori. Acesta esle infelesullt
cuvintulul in limba ebraicd si chiar ingerulit, cand a
anuntatli nascerea lul lisus, tolit acéslia insemnare I-a
dattt cuvéntului; pentru cit avea si mantuéscdt pe po-
porli; iar numele Christos insemnézit unsit, care ebreesce
se dice Mesiea.

fata dar din aceste doué¢ nume resulti realisarea
marel opere ce trebuia si implinésci lisus in lume
pentru méntuirea lumei.

In legea vechiului aseddmintit se ungealt si profetil
si arhiereil si regil, cind inirall in activitalea loru
respeclivi.

lisus Christos infrunindt in persona sa, ca omil,
catle-si frele acesle oficil a realisall opera pentru
méniuirea lumel.

Pentru acésta vom studia aci pe fie-care din aceste
oficil.

Oficiuili sali servirea profeticd

Oficiuli profetici avea drepltit scopit de a anunta
omenilortt voinfa Iul Dumnedeti spre a-I instrui, lu-
mina si intari in credinfa si pietate.

lTisus Christos, fiindti profelulit prin escelen{i, a a-
nunfatli omulul vointa divind in 16ld clarifatea si de-
plinitatea sa posibild prin legea sa perfecta pentru
credinta si pietate.

Despre misiunea profeticd a lul Mesiea, ialit ce dice
insusi Domnultt ciitre Moise : «Voilt scula din mijloculll
fratilortt lort unil profettt asemenea cu tine; i voil
pune in gurd cuvinfele mele si el va dice foli ceea
ce ell Il voill porunci. Dacd cine-va nu voesce sd as-
culte cuvintele. pe care acesta profeta le va pronunta
in numele mel, ca Imi voil réshuna». (A doua lege

11



162

XVII, 18, 19. Asemenea dice David (Ps. S. XXI, 23
XXXIX, 8§, 9, 10),

lar Ja [saiea gasimit acestea: Spi-itult Domnulul s'a
repausalll asupra mea; pentru care Domnuit m'a unsit;
eld m'a (rimisit sd bine veslesclt cuvintullt s¢il celor
blandl, spre a vindeca pre cel sdrobitl la inimi, spre a pre-
dica, grafiea celorit caplivi si liberlatea celort din lantury,
spre a publica anultt impiécirel (Isaiea 61, 1,2; Luca IV, 18).

Insust lisus Christos dicea: <Eil pentru adeverl
m’am nisculll, si cine este pentru adevéri ascultd glasult
meit (I6n XVIII, 37). Asemenea lisus se numia pe
sine luming « homel, invititord. In cele din urma
Mantuitorult a disii: «Parinle, elt le-am prea maritit
pe pamintli, lucrulii, cu care m'al insircinati, lam
implinitit; am facuttt pe émeni sd cundscid numele et ;
le-am dalti cuvintele, ce tu mi-al datt si el Je-a priimiti;
alt recunoscullt ¢it et de Ja tine am esilt si ait cre-
dutit ci tu m'al trimist>. (Ion, XVIL 4, 6, 8).

Apostolii numeszclt pe lisus proorocit pulernicit cu
lucrult si cu cuvintalit inaintea fui Dumnedet si a
totlt poporullt (Soc. XViV, 19). I numesctt Lumina
cea adeveérald ce luminczi pe tolt omuld, ce vine in
lume. (Ion I, 9).

Totit acésli credinta si invititurd desprelisus ~1 pro-
fet, att profesat si parintii hisericel, Ca Ciriltt alt ierusa-
limulutcatehesa VI, n. 11: Atanasie celit mare in cuvintulit
despre intruparea Cuvintului lut Dumnedeit (14).

Oficiult arhierescd ald Iuf lisus Christos

1) Tisus ca profelll s'a mirginilit numal in a anunts

si Invita pe 6meni. Oficiult arhierescit insit consisld
In a aduce sacrificil pentru pecate (Ebr. V, 1). Dar

!

lisus s'a adustt chiar pe sine sacrificitt pentru curi-



165

tirea pécatelorit lumel, impécindu-ne cu D-deli, mintu-
indu-ne de pécatit si de urmairile lui si cistigindu-ne
bunurile vecinice.

2) Sf. Scripluri numesce pe lisus: preofit in vécit
dupre rinduwidla i Melhesedecii (Psalm CIX) 4)
si lizus la Mateiti (XXII, 44 ; Marcu XII, 36 ; Luca XX,
42) Si-a insusitd acelil psalmi, ci la el se reporta
cele profetesate acolo.

3) Apostolula Pault a aritatit destuln de limpede
ci lisus a Implinith misiunea de arhierea (Ebr. V, 5,
6; II, 1).

Apostolulil Paul nu numai esplicd pentru ce lisus
se numesce preott dupre rindaic¢la lui Melhisedect, ca
s’a nascullt {ard de mami, ca D-ded, si fara de tata
ca omu; ¢l incd st mal multl arati cd arhierviea lul
lisus este superiovdt celel din vechiuli Testamentt; de
ore ce arhieriea lul este de uni caracleril vecinict, iar
nu provisoritl ca acelorti din legea veche; de 6re ce arhie-
reil vechiulul asedaminta, ca Omeni, muriati; iar lisus
Christos réméne in vecl. In f{ine, arhierel cu totull
superiortt celorlt vechi prin faptuld, ci aceia ca omenl
findii supusl pécatuluf, lisus este arhierell, ca omi
desavérsita, dar fira de pécallt st ci sa aduslt chiar
pe sine sacrificitt pentrn cei ce s'au sfinfit si pentru
tot-d'a-una.

Oficiuld regalll sali impératesct aid lui

lisus Cristos ca profelll ne-a anuniatlt taina réscum-
pardrel, iar ca arhierell a savérsitit mantuirea liberdndl
lumea de pécatin prin sacrificiulu sépe cruce. Cu {ote
acestea Omenil nar fi pututt crede intrinsult, daca
el nar {I doveditt prin fapte extraordinare si mira-



164

culose puterea sa d-deiésci. Pentru acésta a {rebuillt
ca lisus Christos sl sitvérsézci faple mari: si facd mi-
nuni si sit biruéscd mdortea. Decl pulerea suverand si
impériléscd a lul lisus consisli in accsta cit clit ca
impéralit vecinicil, in Dumnedetrea sa, {iiind unsit ca omi,
a Intrebuinfatli aulorilatea si pulerea sa regalid spre o
siivérst marea operd a wanluirel némului omenesci.

lisus s'a nésculit ca rege dupre profetiea lul Isajea:
Untt mictt copilt ni s’a nascutlt si unit fitt ni sa
dati. LKl va purta principatult pe amarula lul si ce va
numi admirabilit sfelnict, D-delt tare, Pirinte allt vé-
culuf, ce va st fie, Prinfult picel. limpériliea sa se va
inlinde din ce In ce, st pacea nu va avé sfirsiti; el
va sed¢ pe tronulft Iul Davidit st va stapini impéri-
tiea sa spre a o intiri in ecitate si dreplate de acum
si pentru {ol-d'a-una.

lisns Christos a  afirmafit cit este impcératii. e¢iind
poporullt striga: ozana fiulit lui David, bine cuvintatit
este celit ce vine in numele Domnului. regele lul
[sracl  (Male XXE 95 Ton XU 13). St cind fariseil au
auditae acesle slrigil att Jisti: n'audi ce diclt acestia?
lar ellt le-a réspunsi: de nu vorlt striga acestia, voril
striga pietrele.

Afard de acestea lisus Christos a confirmallt insusi
puterea Impdridcscit prin acesfe cuvinte adresale uce-
nicilortt s¢i: Dalu-mi-g'a tolid pulerea in cerlt si pre
pamintit (Mat. NXVII, 18).

Penlru aceslea slintulu Metodit din Patara dice : Scrip-
tura insusesce Fiulul onore regali: nu cit i-ar {i co-
municatd din afard, salt ¢ ar avé un incepuln, satt
ci ar puté cresce (onorea), ci pentru ci ondrea esie
a sa din naturd.

A schimba apa in vinl, a da viétd morfilorit era
putere a celul ce domnesce suveranl peste (ota natura,



Invierea lui lisus Christos

lisus Christos fiind condamnattt la mérte si fiind res-
tignitlt la Golgota, losif si Nicodim a laalti corpulit séu
de pe cruce silalt pustt in morminti. A treia di dupd
ingropare lisus g'a sculallt din morti. Diua sculiret din
morti a luf Iisus Christos din timpurile Apostolice si
pind astd-di se numesce diua Domnului, dies dominica
salt dina Invierel, numiti grecesce: (=dsyz vastazuoy).

Adevérulli inviere! Domnulul nostru lisus Christos a
fostt predisti inv. Testamentt. David dice: «Nu ver lisa
sufletulll melt in iadit, nici vel da pe celll cuviost al
tei sd vadd striciciune. (Ps. 15 v. 10).

Asemenea invierea a fostt preinchipuiti prin esivea
lui Tona din chit dupd 3 dile, lucru, despre care insusi
lisus Christos a atesfallt c¢& a preinchipuiltt invierca sa.

Faptulit invierel Domnulul este lucru nesupustt nicl
unel indoeli; cici dupd inviere Domnulit s'a aritatlt
ucenicilort sélf si I-a Invélatn, completindu-le inve-
tatura dald mai nainte. Afard de acésta, dupdl inviere,
cand lisus gdsia pe Apostoll, spre a-I incredinta ci
elli esle, lua si minca inainlea lorli.

Daci. nici o altii probd nam avé despre invierea lul
lisus, este si rémine un faptl, care pune in uimire,
ori-ce spiritit. Ori-ce minle seriésd st ovi-ce judecati ome-
nésci calit se pole de severd nu pdéte tagidui faptul
invierel Domnuluf, care a intratit si rémast in domeniult
Istoriel. Daca lisus nar {i inviatli, cum insusl predisese,
cit dupd 3 dile se va scula din morli, Apostolil, 'arti
fi considerati, ca pe unit insalatoru si nar fi mal im-
plinit nimicti din ceea ce le-a poruncitit si I-a inveéfatl
sid facd; ar [i incetatii imediati de la predicarea Evan-
gheliel. Dar Apostolil att preferattt torturile cele mal
ingrozitore, att preferatll mortea mal bhine de cati si



166

tagidduéscd adevérulll inviere! lui Tisus. Cum sar ex-
plica acestit fapta? Cum s'ar explica sacrificiullt vietel,
cand lisus nu le promisese nicl unit hine piimintesci,
ci numal suferinfe ? Ciand Apostolii nu urmirialt nicl-unt
bine pentru €], sicand nu li se dedese nicl o speranti
de vittortt strilucittt in lume, ci numal ii {rimitea ca pe
nisce oi inaiutea lupilor, spun¢ndu-le ci vortt fi dusi
inainlea Domnilorit si a impirafilort, dar si nu se
téma ce vorlt réspunde; cit elit le va da guri si intelep-
ciune. Gind tote acestea le sciealt Apostolii, ar fi parasiti
cu totultt gandultt de a predica Evangelica. Dar ef n'at
incetatit un minuttt de & implini porunca Domnulul. Si
pentru ce? Pentru cit véduserd pe cellt réstignitit pe cruce
inviat din morfl. Acestul adevérit nu se pulea impro-
tivi Apostolii, ci mailesne priimiatt morte, de citi s
tigiducscd adeverulli. De aceea Pascal, dice: «Credl
bucurosii, pe martorii, care priimescti mai bine si fie
jupuiti de i, de ¢t sit ticdduicsel adeveralt cunoscutit
de el. Acésla a facutit pe Apostoll sit invingi totl si
sit cucerésedl lumea; desi el eralt nisce pescar! sdraci,
s1 omen! {iard nicl o autoritale mal nainte.

Indltarea

La patrudect de dile dup¢ inviere lisus Chrislos dupa
ce a completatit invilatura, datid apostolilor s¢i: dupit ce
le-a datuordint de a predica invétitura Evangeliel; dupi
ce le-a promis cit le va {rimife pe Duhult sfinti, care si-1
invete tote. si dupit ce le-a disit, cd unde vor fi do, satt
trel adunall in numele sé, va fisi elit. si cit elit va fi cu
ucenicil séi pind la sfirsitultt vécului: atunci, mergéndn
in Befaniea, unde inviase pe Lazdr, dupd ce a bine-cu-
vintati pe Apostoll, s'a iniliatit la certt si a seduti

de a drépta Jur D-dett. Tatalit. dupre cum era scrist


vil.de

167
pentru elii: «Sedi de a drépta mea, pind cind voii
pune pe vrdjmagiv 60 asternutit picidreloris tales
(Ps. 109, 1).

Astlel s’a implinilll misiunea mesianici a lul lisus Chris-
tos pentru mantuirea lumel. Biserica, intemeiald de lisus
Christos, celebrézi necontenitit intréga aclivitate mesia-
nicl sl intréga economie a luf D-dell, in sfinta Liturgie,
a cirel substan{a consistii in siivérsirea sfintei cini, pe
care lisus Christos a savérsit-o si inslituit-o nainte de
réstignirea sa, dicéndit Aposlolilorii : «Accsta sd o faceti
intrie pomenirea wea», adici Aposiolil si succesorit
lortt prin aclultt sfintel liturgil sii comemoreze profetiile,
nascerea lui Jisus, aclivitatea, invatilura, patimile, mortea,
invierea si iniliarea la cerit a lul lisus Chiristos ; tote
acestea fiind siversite negresiti, pentru lerlarea pécate-
lortt si méntuirea omenirel.

Gratiea divind

Gratiea divind este un dart gratuitli, care vine de
Ia D-deti, ca mijloctt de a ajunge la méntuire, adici la
viéta cea vecinicit si fericild.

Gratlea divind e de doué felwl: naturald si supra-
naturala.

Natirald se numesce Graliea, cand se acordid crea-
turilortt téte darurile necesare vielel, sanitifel, liber-
tale! si bunului traitt fisict.

lar gratiea supranatmala consistd in luminarea
ratiunel fiintelortt rafionale prin lumina adevcrulul si
sustinerea vomiel lom in practica pietifel. Gratiea su-
pranfxtumld e de dou¢ feluri: Gratiea lLii D-deit
Creatorulit st Gratiea lud D-dett Mintuitorulit. Cea
d’intaitt se comunici creaturilortt morale, calit timpt ele
sunt si réemin in inocentd; lar gratiea DMantuitorului



168

este gratica ce Jizus Christos a acordatt omului dupa
cidere, dupre cum alestd Apostolulit Paul: «Noi fiind
ore-cand fira minte si weascultdtors, ratdcindit-ne,
stujinditpoftele multora feluri de desfdatdari, vietuindi
i réutate st pismd, fiind wrife st urindit vl
pe allulit.. bundtatea  si ivbivew de omeni a L
D-dent, Manbuitorudin nostru, s'a arvdatatic wie din
lLucrurile cele in dreptate, ce am ficuter noi, ¢i dupre
a Lk il we-a mantuitic prin baied renascerel si
a sfintulut Duchits (Tit. 3 v. 4—6).

Dinn locultt sustt cilali, vedemit cit gratiea Mantnilo-
rulul s oleritit omenirel spre  mintuire, nu peniru
meritele omului, ca st cum ar i facuta eld fapte de
dreptate, ci numai din propriea mild st buni-vointd a
Creatorulut, pentru creatura s inteligentii si rafionali.

Tottr darwt ale gratiel divine sunt darurile oferite
membrilorit Bigericel. oferile pentra edificarea rveciprocad,
cum este profefiea, vorbirea limbilori, sdcérsirea
minilori.

In fine, prin gratiea acordati, omult dobindesce
sfintirea, curiliven si justilicarca sat indreptarea inaintea
Iuf D-delt; iar pe de alta parte dobindesce nascerea
st Inldrirea in virlute penlru viéla vecinica.

Gratiea divind slintitore se numesce Ewternd, cind
lueréza asupra omulul prin mijléce externe, cun cste:
prin cuvintulit luf D-dell, prin predica Evangeliei. prin
minuni; lar infernd se numesce gratiea, cind lucrézi
in om® in modu invisibilit si tainicl, stergénda peécatuld,
laminindu-1  spiritult. indemnindu-lt si dirigéndu-1a
spre bine. Accstd gratie se numesce constantd, cind
lucrézit permanent in omu, facéndu-ln justit si placutt
lut D-dett. Cand insa precede faptel atunci gratiea se
numesce precedentd, lar dacd insofesce pe omi si
cooperézi cu eli la bine. atuncl se numesce crafie
concomitantd.



Necesitatea Gratiei divine

Pentru ca uni omit cddutlt in greseli si pdta esi
din starea pécatului si si devind uni adevératl cresting,
care si-si Insusésci meritele Mantuilorulni, indrep-
tindu-se si reinoindu-se. are neapirati trebuinii de
ajutorulit gratiei divine. De aceea lisus Chrislos dice:
«Niment nuw pite veni la mine, dacd nu Tar trage
Tatalit mewr (Ion 6, 44). Dacd cine-va it se va
nasce din apd si din Spirite, nuw va puté inlra in
tmpérdtiea Lui D-dew. (16n, 3, 5). Dupre crm mlddita
war puté aduce rodda, singurd fiind, dacd war
rémdané in trupine wvifel, tolit asa si vol, dacd
wie rémaneft intru mine. I sunt vita, iar vol
midaditele. Acela. carve vémdne itru wmine si e
rémdin intrie elit mulld rodd adice; cdci voi nu
putelt nimicw fard de mine. (Ion, 15, 4, 5).

Din locurile citate ori-cine pote intelege, cit fard
ajutorultt gratie! divine nimeni nu pote inlra in sinull
bisericel, in impérafiea lul D-delt. Fard gratica divini
nu putem nici a voi, nici a face ce-va bunit.

Pentru acésta Apostolulll dice Corintenilor: «Ce este
Paul si ce este Apolos? servitori ai aceluia, in care
ati credulit st fie-care dupre darulit ce a priimitic de
la D-lit. En am plantati, Apolos a udati; iar
D-deit « facutiv s créscd. (I Corint., 3, 5—7). Lu-
crali, dice Apostoluln, mdntuivew vostrda cu fricd si
cuw cutremuri; cdact D-dew lucrézd in vol si spre
a face, dupie cum i place. (Filip, 2, v. 12 — 13).
Si iarasi: ca D-deullt pacel, care a Invialii din moril
pe D-li nostru lisus Christos, prin singele noulut
Testamentlt vecinicti, marele pastora al olorli, ¢i veé
faca dispusi la totd fapta hund ca si facell voiea buni




170
ficéndtt in vol ce-l place lul lisus Christos. (Ebrer,
19 — 21).

Despre necesitatea gratiel Irenctt dice: «Dupre
cunt e maslinit  sélbaticit dacda niwe este altoitay,
rémdne fdrd vode pentrie posesorulit séit din causa
selbdaticiel, si dupre cum unit arbore, care i
aduce rodit esle ldiatit si aruncatit in focit, totu
ast-felit si omuldr, dacd wa priimitit prin credinfd
altoiuliv spivitulud sfintl, wrwmdézd a rémdand, ce
a fostit pindg atuncli. Fiindi singe si carne. eli
nu pole sosteni impératica lui D-deir, (Adversus
haereses, 5, 10, N. 2). — Sfintultt Macarie dice: «Dacd
i actsta lume suflelulie e privmesce sfinlivea spi-
vituald prin o ciredinfd@ solidd si prin rugdciune;
daci sulletuli nu mm ipi din natura  diving sl nu
prilmesce gratiea, cu ajulorult cirein pote implini cu
slinlenie si fard hmputare tole poruncile, atunci sulletult
rémane incapabilit de a infra in impéritica Cerurilori.
(Omilica asupra. schimbiwilorli sévésite In chrestinismi
prin lisus Christos).

Ratiunea sanatoza a omulul, sprijinitd pe  principil
teologice. pote gi-s1 dicit: D((ca omulit ca fiinfa li-
mitald st fard viéld In sine, avea trebuintd de gralica
divind chiar inainte de cadere, acéstd gralie nu esle
ea cu alitt matl mullt  (rebuincidsa omulul  asta-di,
dupit ciderer Chiar atuncl nu putea frid fari hrand
gpirituali st fara aerd, si cum s& recunosel ci acdsfa
sar pulé asta-d1> Atuncl omull intregit si curatlt
navea de citlt s facit binele: dar asta-di. cand este
glabli, sl cand  slriciciunea I'a coprinz, ar puté ore
vietui fard ajutorsliv gratiel divine -



Raportuld intre grafie si libertate

Se scie ci biserica Ortodoxa tot-d'a-una a respinsit
atatt doctrina predestinatiuned, prin care se sustine
cd numal gratica divind are putere pentru manluirea
omulul, citl si doctrina pelagianismului, care sus-
tine ca omull singuril, prin vointa, libertatea si pro-
priile sale puter! isI pdle castiga mantuirea fari unit
alti ajutorti externt. Pentru acésta biserica a stabilita
ca dogmi, ci penliru mantuirea omului este necesard
atatu gratiea divind, citusi libertatea morali a omulul
Prin urmiaidrele locuri din scriplurd se invederéza, ci
gratiea divind. indémnd numaj, iar nu fortézi: «Iaid-
mé, batit la usd, dice Manlwitorulit. Daci cine-va
intelege vocea mea si-ini deschide wusa, voiit intra
la elit si woitt cing cw elit §i eliv cu wmine (Apo-
calips 3, 20). Dacd infelegefi vocea lut D-deit, p-
ziti-vé de a vé hmpietri inimile.

Din aceste locuil se vede ci nu este considerata
ca neexistind vointa umand. Ce este si mal multl,
Apostolult Paul dice: «Sd ne silimit dect spre « in-
tra i acestit repaosit, ca s nu cadd cine-ve in
neascultare, asemenea celoriy necredinciosi. (Ebrel
4, 11). Voi celtari la cerbice, necircunicisi la inimd
st la wirechi, vol tot-d'a-una vé opunell spiritulii
sfintii, ca gt pavintii vostri. (Art. 7, 51).

Din acestin locu alit «f. Scripturl se pote vedé ci
doctrina chrestind ortodoxd recundsce omului chiar
posibilitatea de a se opune gratiel divine.

In sf Scripturd se coprindu indemnuri, prorisiuni,
ameninfiund, tote cu scoplt de a escila pe omu la vir-
tute. Pentru ce téte acestea, dacit gratiea divind ar lucra
asupra omulul prin forla necesitatii, fira sa tie soco-
téla, de vointa liberdt a omului?



152

Sf. 16n Crisostom, dice: «D-deit 1 constringe pe
niomend, ¢t dacd voesce (cine-va); si este imposibilit
ca 1ok s nw vobmit mantuirea nostrd, nw ca vointa
sa divindg e fard putere ; ci s voesce sa constringd
pe wimeni. (Omiliea I, No. 6); cf. omiliea 2 N1, 2,3
asupra evang, lhai lon,

Deplina libertate a omulul in actulit mintuirel se
vede si din urmitorele locuri: «Apr opzf*tzu, de D-deit
st D-deit se va apropia de wvol (lacov. 4, 8). Po-
cditi-vé st fie-care din vol sd se boteze in 1mele
Dowminului Lisus Christos pentru tertarea péeatelorii
vostie st vefi priimi darurile sf. Spivitit {(Act 2, 38).

Cine voesce sd vie dupd mine sd-si io crucea si
st e wrmeze (Mat. 16, 34); dacd voesci sd [i de-
savcrsiti, vindell ceea ce ai si da sdaracilorit, sivel
avé comor@ in cerit, si apol vino dupd inine
(Mat, 19, 21).

Efectele gratiel divine

Gratica divind lucrandlt asupra omulul produce : 1)
mnoivea saitrenascerea omulii.devenind it omit no,
ziditie intru dreptate si sfinfeniea adevérului. Penlra
actésta Apost. dice: «Ori-cine este intru Christos, fdp-
Lurd noud este (2 Corint. & 17). Dupre a lui mild
ne-a mantuitit pe not, prin baiea nascerei de «a
dowe si a inoirei dulului sfintit. pe care Ua vérsatit
peste 1ok cuit prisosintda prin Iisus Chiristos. Mdntui-
torultt nostru (Lit. 3, 5—6). Sa lepddati dupd vie-
fuirea de mal nainte pe omulit celit vechiit, care sa
stricd dupre poftele inseldciunel, si s v¢ innoift in
duliulit minfel vostre, st s vé imbrdacafi in omuli
celit noin. care dupre D-ceit sa ziditit intri drep-
tate st in sfinfenica adevérulul. (Efes. 1, 22 —20).



1-(\

(o

2) Justificarea sad indreptarea, care consistd in
eliberarea omulul de pécatultt originall, si stergerea
ori-cdrul picallt ficullt cu vole si imbricarca omulul
in dreplate, impidcandu-se cu D-delt devenindt fit al
lui D-deti, si liberindu-se de sub blestemulit legel.
Despre realisarea acestorlt acte ale graliet divine in
omih, 1ald cum ne invald sfinta Scriptarii : « Indreptafi
fiind din credinfda, pace avemit cdtre D-deit prin
D-lit nostirwe lisus Christos (Rom. 5, 1); Fiind noi
vrdjmast ne-amit impdeatit ci D-dlert, prin mortea
firlui i (Rom 5, 10); cdft cu dullit i D-deit
se portd, acestia sunt fit ai lui D-deit, cd mnw afi
luatie iardst Dulwulit vobiet spre temere, ci ati luatit
duhulit pritmirel de fii». Christos pe nol ne-a rés-
cumpératit din blestemultt legei, f{acéndu-se pe sine
blestemit (Galat. 3, 13).

3) Omulit prin cidere {lindi inslreinatit de la D-deil,
devenise uritit si neplacutit inaintea Creatorulul scli;
prin gratiea divind insd omulli a esitl din acca stave,
apropiindu-se de D-del. Acéstii nou¢ slare a omulul,
se numesce slare de stinlenie a omulul renascutit Ne
aceea lisus Chrislos dice: «Sfinfesce-t pe dinsiy titru
numele téi,ca sa fie sfinti intru adeeéri (lon 17,
17—19).

Pentru acestti motivit totl chrestinii sunt numi(l sfinfi
in epislolele Apostolilorti si chiar in Liturgie, cind se
pronunlti cuvintele .sd luamit aminte etc. si réspunsulit
sfintele sfintilorii®. «D-deultt picel sd ve sliniésci pe
vol Intru tote desévérsiti st intru totlt intreztt duhulit
vostru si sulletuitt vostru fird prihand inira venirea
D-lul nostru lisus Christos, sii vé pidddésci dice sfinta
Scripturd,

4) Prin gratiea divind omulit se unesce cu lisus
Christos: «Preccum mladita nu poéte s aducd réde
de sine singurd, de nu va fi in vild, asa si cell ce



174

rémane intru mine st ¢t intru el acela va aduce mulla
rodd, cacl fird de mine nimiciinu vell face. dice lisus
Clhiristos.

5) Prin gralica divini sd luminézi inteligenta omului,
pentru cunodscerea  inallelor adevérurl ale  credintel,
precum dice Apostolullt Paul: « D-deult Domnului 110s-
true lisus Christos, pdrintele mdrivei, sa vé dea voud
spiritulit infelepciunel si alit descoperivel spre cu-
noscerea Laul, luminandit ochii inimel wvistre ca
sa scitl, care este nddejdea chiemdrei Tui, si cave
este bogdtica marvivel lul intrw sfinfi (Lles. 1,
17—20).

6) In {ine gratica divini imputernicesce vointa nostra,
in practica binelul, a fapleloitt chrestinesci, si ne inspird
cugelirl si dorinfe, ne ajulii sit invingemi piedicile si
chiar ne aduce vindecarca de bolele trupescl si su-
fletesct.

Pentru aceea dice Apost. : « Pdarintele Domnului nos-
frae lisus Christos s@ vé dea voué cu putere sa vé
nlarity prin duladi Tl intrw owadit cel din inbru,
ca sd locudsca Christes intru inimile wvostre prin
credintd, ca nlvuw dragoste inrvdaddcinafi si inte-
melafl sa fitt (Eles. 3, 16—17). D-deulit addejdei
s vé wmple pe vol de ot bucuriea si pacee fifru
credinfa, ca sa prisosifi vol in nddejde cut puterea
Duhului sfintie (Rom.)

Nol. care suintem insuficientt a cugeta de la
No¥ ce-va dintrie noi, indestularea nostrd e de la
D-denr (2 Corint. 3. d).

Ilugdciunea credintei va mdantui pe celit bolnavi,
st-lit va vidica pe dénsuli (lacob 5, 14—16).



Partea de activitate ce trebue s desfasure omulu
pentru dobindirea efectelorii gratiei Divine

Spre a puté ori cine sd infelégd parlea de actiune
ce omull trebue sd desfisure pentru sfinfirea si jus-
tificarea sa, iata ce dice sf. Seripturii: <«Intdreefi-vé
la mine gt mé voilt intdree si eit la voi. (leremia,
31,:18); Apropiati-vé de Dwmnedelt si elit se va
apropia de voi. (lacob 4, 8); vé conjurdmait, in nu-
wmele luy Tisus Chyistos, de « v¢ impdca cu Diom-
nedets. (2 Corint. 3, 20); Celit ce nu-st ia Criucea
st nu mé urmézd nw este vrednicit de mine. (Ma-
teity, 10, 38, 19, 21); Dacd cineva ni se nasce din
apd st din spivitit s ve inbra inlyw impéiratiea
Iui Dumnedeit. (I6n, 3, b); Pocdifi-vé si fie-care
sa se boteze in inele lui ILisus Chyistos pentii
iertareq pécatelorit vistre, st velt priimi darurile
sf. Dulut. (Fapt, 2, 38),

Acela, care rémdane intru mive st et ¥émdi infri
elir, multd roda aduce. (Ion, 15, 5); Dacd mé wvefi
asculta, de bundtdfile pamintului vé vell sdatura,
tar dacd nw velt voi si dacd mé voilt mdnia conlra
vostirda, sabia vé va smdneca. (Isaiea 1, 19—20); Reé-
wmdaneti tart si neclintité si lucrafi fard incetuie
din ce tn ce mai mulit lo opera [l Dimneden,
sciindl cit lucrnlll vostra nu va i {ard rézplatd inaintea
Domnului (1 Corint 15. 88); 1 Tesal. 1—3; Ebrel
6, 10). Luati séma de voi, ca sd nu perdeti faptele
bune ceatl facutit, cicc sa priimifi o depling yrésplatd
(2 Ton, 8). Lliecare va priimi vésplate sa parti-
citlard dupre lucrulie séi. (1 Corint, 3. 8); Mam
Luptat mulli. it terminatit cursullt, amit pdzita
credinfa; mi se pdstiézid cununa drepidfel, care
mi este reservild, si pe care Downuli, ca dreptit



176

Judecdtorit, wmi-o va da in dina aceea, ni numal
mie ci st tuturvorit acelova, cari inbescit 'cenirca
sa. (2 Timot, IV, 7, 8). Mat. V, 12, 1 Corinf 4, 5: 15,

58; Apoc. 22, 1H).

In privinia aceslel cestiuni parintii bisericel se ex-
primid astlel: <lwerulit {ui Dumnedeit ¢ de a plante
st uda, al vostrie de ¢ da rodurt; lueruli Lud Duwm-
nedeit este dea acorda gratica, alit vostru de @ o
priimi si a o pdstra. Nu despreluiti gratfiea, cdci
ea esfe vt davit: ¢ priimind-o pdstrati-o cu
plctate (Ciril din lerusalim Cathihesa 1, 4)».

Virtutea, dice sl. Grigorie Teolozulit, nu e nuinai untt
simpla dartt al lnl Dumnedeti, care a onoratt tipullt
<00, pentra cd si =dreuinta vosliit e necesard. Cea mal
bum vedere nu pote deosebi pxm sine singurit obiec-
tele ; trebue si o mare slé, care si fie vizibila in ochil
lortt sl sid-1 lumineze si penfru perfeeliunea accea
trebuesctt 2 parll ale marelnt Dumnedeti.

D-dett m'a creattt cu iubivea de bine, el i di si
forli; dav in mijloc e si alergitorulit pe arenit. Nu amu
piciorullt prea usure; cu (0le acestea alergarea mea
din tole puterile nu e fard recompensa, pentru ¢ lisus
Christos e resplata, pulerea si bogitien mea minunatd
(Cantarea sacrdl asupra virlulel omenescl).

Cand am vorbitit despre raportul dintre libertate si
aralie, am vedaltt cd gratiea divind nu  diztruge liber-
tatea omulul; prin urmare dacd ne vomit ohserva cu
atenliune, vomi vedé ci nol suntem in deplinit liber-
tate de a Jucra. si din acésla se vede ci si din partea
nostrd se cere lucrarve, pentra priimirea gratict divine,
ca prinlrinsa si ne lmpacin cu D-Jed. s ni se sfin-
tézcd vicla, st sl limd reslituiil in  slarea perdutd
prin pacate.

Pind aci. prin textele din sl Scripturd si invatdtura
pavinfilorit Bisericel, sa arétatit si s'a pust in evidenia



177

principiulit despre aclivitatea din partea omulul, firi
sd se arate ce trebue si facd omuld. In cele urmitore
vomu arita cd omulll trehue sd aibi credintd drépta si
sd facd fapte conforme cu credinta.

Despre Credinta

Credinfa este convingerea despre cele ce 1t se
ved si incredereq despre cele ce se sperd. Credinta
deci este untl actlt al omuluy, actii, prin care elit in modt
liberti primesce si-si insusesce t6te adevérurile, pe care
D-de le-a descoperitii prin lisus Christos spre sfintire si
spre mantuire. Adevérurile pe care nu ni le péte da sciinta,
ni le di credinta; unde nu se pote inalta sciinta, se
inaltd credinta.

Despre necesitatea credintel lisus dice: «Celit ce va
crede si se va boteza, se va mmtul iar celit ce nu va
crede se va osindi. (Marc. 16— 18). Evangelistula Ion
dice: «Acesteq S'ait scris, ca sd credety cd Iisus
Chwistos este fiulit lui D-deit, $i credéndit vidld sd
aveti intru numele lut (16n 20, 31).

Din acésta se vede ci credinta e de neapiratid tre-
buinfd pentru omil; pentru ci cele mal multe dintre
adevérurile descoperite de D-delt nu sunt ca cele din
domeniullt sciintelor, accesibile ratiunel umane, ci ele
sunt revelate si necoprinsibile de puterile inteligentef
omenescl. Pentru acésta lisus dice: «Mergefi in totd
lumea, predz’cm‘i Evangeliea la totda creatura, acele
ce va crede si se va boteza, se va mdntui etc lar
Evangelistal I6n dice: Acestea s'at scrisit, ca s cre-
deft ca Iisus este fiultt lul D- dett st cre(]ondw vield
sd aveft intru numele lut.

Din cele dise despre credintd, se péte vedé, cid ea
este o putere activd a sufletului, o putere care judeci.

12



178

deliberézi si accepti. Credinfa e de o mare insemnii-
tate pentru omu, nu numal pentru activitatea dilnicd
ce trebue si desfisurimit in privinfa adevérurilori
necesare mdintuirel, dar si pentru intréga activitate,
care privesce la {rchbuintele vielel, la cultivarea sciintel,
la desvollarea industriel si la tote intreprinderile de
utilitate pentru progresul omeniref.

Descoperirea  Dumnedecéscit se adresézi celortt 3
puler! ale sufletului crestinti: credinfe, speranfa si
dragostea crestinésca.

Prin credinfd ne insusimit adevérurile dogmatice
ale religiunii crestine, prin speranfa odevérurile pro-
mise st prin dragoste adevérurile morale. De aceea
Apostolultt dice: «lar acum vémdnii aceste 3: cre-
dinfa, speranta st dragostea; iay mal mare de cdtit
acesiea este dragostea. De as avé credinfda in cdtie
sa wuattee s muntil, iar dragoste i as ave, ni-
mictt nu sunt. De as vorbi in lhnbi ingeresci si
omenescl, iar dragoste n am, facutu-m’ am aramd
sunatore si chimeallt résundatori. Dragosten nu se
malta, nw se trufesce, nw cauld ale sale, téte le
rabdd, la tole ave nddejde, dragostea nici-o-data
niw cade. (I Corint XIl, 13).

Fdra credinfa nuw putewmit pldcé lui Diwmnedeit;
cdct spre « e puté apropia de Dumnedeit, tre-
bue sd credemit cd e it Dumnedetl, care va 1'és-
plati pe cet ce-lit cautd. (Ebrel XL 0). Acdsta este
viela vectiicd, ca sa te cundscd pe tine wnulit ade-
veratulie Dwmnneded, si pe care l-ai trimisit, pe
Tisus Christos. (loan XVII, 3). Acela ce crede in
fiulit are vidta eternd: iar cela ce nw crede in
Fiulit nw va vede vield. ci mdniea lud Diomnedeit
rémdane peste elir, (loan 11I, 36; VL) 29; I Petru 1, 8).



179

Credinta fard fapte este mortd

Pentru dobindirea gratiel si pentru insusirea tu-
turortt adevérurilort crestine am védutit cilu e de
necesard credinta; dar pentru conservarea adevérurilorii
priimite prin credinti esle necesard speranta si dra-
gostea crestind ; caci justilicarea si sfintirea nu se do-
bindescti numal prin credintd, ci si prin fapte bune.
Ce folosit este. fratii mel, dacd ar dice cine-va ca
are credinfd, iar dragoste nu are. A pdle credinfa
sd-lit mantuésca. Credinta fdava fapte estemdrtda dupre
cum st corpulit fard sufleliv este mortls. (lacob II,
17, 18—26). Fiti wmei, s& nw dubimit nwinai cu
vorba, wict nuwmat ci limba, ci prin faple si it ade-
vérit. (loan I, 18). Noi sumtem opera sw, creatdi
in fapte bune, in lisus Christos, pe. care Dumnedeit
le-a pregatilit, ca nol sd mergenvit acolo. (Efes. 11, 10).
Gratiea [ul Dunnedett, dldntuiforulit—pentry tofi
omenii sa arvdlatin si ea ne-a invdtatit, cd re-
nuntdndd lo uelegiwire st patimile lLumet, trebue
s trdaimat i secolulit presentit, in temperantd, in
Justitie siin pietale, fiindit tol-d'a-una in asteptarea
fericivei ce sperdniit, a venirel glovidse a Marelui
Dumnnedeit si Mantuwitorulit nostrw Iisus Chiistos,
care s'a datit peintrw nol, ca sd ne véscumpere din
totd nedreptalea si sd ne curdtéscd spre a ne face
wnit poporit specialit consacratt si fierbinte in fapte
bune. ,

Fiulit omului trebue sd vie intru mdrirea Ta-
talui sén, cw ingerit séi, si atunct va da fle-caruica
dupre faptele sale (Matein 15, 31—306). Fie-care
va priitmi de la Domnulit résplata binelui, ce a
facutit (Efes. 6. 8). Va da fie-caruia dupre faptele
sale (Romani 2, 6). Trebue ca tofi sd ne infdafisamit



180

inaintea tribunalilui lui Iisus Christos, ca fie-care
st priiméscd, ce se cuvine bunelorit sati relelorii
lucrdari, ce a fdcutit, cand a fost imbrdcatit in
corpit (2 Corint. 5, 10). Nu sciti cd cei nedreplt nu
vor mogteni impdrdtiea lui D-deit ? (Corinl. 6, 9;
Galat. b, 19—20; Ebrei 12, 14).

In privinla unirel inlime dintre credinti si fapte
bune sf. Chrisostom dice: «Vé rogit sd ne silimat
din tole pulerile, s rémdanemit tari in credinfa
adevérald si sa ducemit o vidtd virtudsd ; cdci dacd
cu credinfa nw wuninat vicla demnd, ne Supunentii
la mat asprd pedépsd. Insust lisus a confirmatit
acestit adevértt prin Evangeliea sa, cand a disit
ca mat mudft, care goniawt demonit si profetisait,
vor fi condamnati.

Tote parabolele evangelice arati marea insemnifate
ce a pust Mantuitorultt pe faptele bune ale omulur,

S dicemt mal muliit: téte parabolele sale, ca para-
bolele cu fecidrele, cu arborele neroditorti, ceri ca not
si fima virluosi.

Domnult rar vorbesce despre dogme (céicl e lesne sit
credl), dar despre viéta virtuosi tof-da-una; cici in
acésta lupta e neintreruptd, si prin urmare si munca.
Si ce dictt despre despretulit completitali virtutet ? Chiar
negligenta celor mai mici pir{l ne expune la cele mal
marl nenorocirl (Omiliea asupra Ev. lul Mateiit).

Pentru acésla n'att dreptale elerodocsil, carl credit
cd numal credinfa e necesard pentru membrii bisericel
iar nusi faptele bune. Daci Apostolul Paul in unele part
ale invitilurel sale, coprinse in Epistole, se pare cia
pune pulinit pre{i pe faple, apol prin acésta intelege
practicile ceremoniale ale legel, care in lata adevérulul
crestint nu avealt nici o valére; de o6re-ce ele ai
incefatni indatd dupre sacrificarea lul Iisus Christos pe
cruce.



181

Despre religiune

Religitnea e legitura sfintd dintre D-deit si omi,
De aceea sf. Scripturd dice: «D-deit a facutii cu el
legdturd wvecinicd si - invdiatit judecafile sdale.
(Sirah 17, 1-10). D-deit sa ardlatit lui Abraam
st a isit: Ei sunt a-toliiputernicit; mergi ina-
wmitea wmea st fit perfectit. Voiit intdri legdtura mea
cu tine st cu semintiea ta dupd tine, in wrmo ge-
neratiunilorid lor printy’o lege wecinicd, ca sda fiit
D-deulii téit, si alit wrinasiloriy 61 dupd tine (Facere
6 —1-—6 Sequentes). Iar Apostolul Paul dice: «Christos
a priimitit acum mai excelentit oficiu, cd e mijlo-
citorulit unel mal bune legdatiri, care sa asedatit
pe mal bune fdgdaduinter (Ebrei 7. G).

De si téte fiintele din universit stat in legilura cu
D-det, prin faptula cia D-delt ingrijesce de téte; cu
tole acestea legiitura fiintelorll nerationate cu D-ded,
nu conslifuesce o religiune ; cici legitura nu e ce-va
isvoritii din voinfd si cugetare, ci e o necesilate a
existentel lortt. Decl pentru fiintele neralionale nu exizta
religiune. Religiunea e proprie numal omulul: cicl
numal eli tinde la unirea sa cu D-del, salt numal elt
se depirtéza de la D-delt prin propriea lui vointa.

Scopull religiunel e unirea omulul cu D-deti, dupre
cum dice Ev. Ién: «Celit ce vémdne in dragoste, ié-
mdne in D-deit, st D-dewt intriinsulit (1 [6n 4—16)
iar scopulit unirel onutdui cuw D-deil, este mdrirea
i D-deit st fericirea omulul. Asa sd lumineze lu-
mina vostra inaintea omenilorii, ca védéndat faptele
vostre cele bune sd mdréscd pe Tatdlia vostru celit
din ceruri. dice Iisus Cristos. lar Augustin dice:
«Nu switem fericitl de catit unindu-ne cu D-deit
(De civitate Deti. liber X cap. 1).



Religiunea crestind

Am distt cii religiunea, in generall, este legitura
sfinta dintre D-deli si omi, pe care D-dell a pus-o in
omit de la creatiune.

Religiunea crestinii e reinoirea legiturel dintre omit
si D-dett; ea ¢ readucerea omulul la starea perduts,
prin gresala primulul omil. De aceea Apostolulit Paul
dice: «Si unii si alfil avemit apropiervea de Taldl
prin acelasi Spiritit» (Efes. 2, 18). Insus! lisus Christos
dice: «Eit sunt calea, adevérulit si mcta niment
nu vine la Taldali de cat prin mine (Ion 14, 6).
Dupre cum Moise a indallatit in pustie §m’pele de
aramd, totit asemenea trebue ca Fiulit omului sd fie
mdltatit; ca totit celit ce va crede in elit sa nu piérd,
ci sa aiba viéld wvecinicd» (Ion 3. 14—15). Dacd
cine-va nuw se nasce din apd si din spiritit, nu
pote intra intru impdratiea Cerurilorit (Ion 3. b).
Apostolulit Paul dice: «Fiind indreptatt prin cre-
dinfd, sid avemit pace cu D-deli prin Iisus Christos,
Domnulit nostru, care ne-a datts si intrarvea prin
credinfc in gratiea diving, in care nol stanii taris
(Rom. 5, 1—2).

Basa religiunel crestine

Omultt pentru neascultarea sa ciidéndi. ciderea a
produsit frebuinfa pentru restabilirea legiturel dintre
D dett si omu, prin rastignirea lul lisus Christos. De
n'am sci si n'am profesa dogma despre caderea omulul,
reinoirea qsedammtulm dintre D-delt si omit ar fi ce-va
neintelesit. In cele precedente am vulutu ¢ omullt
de st ciaduse in gresali; de si plelduce in cursult



183

vécurilori cunoscinta despre adevératuli séli Creatori;
dar chipull si aseménarea sa cu D-dett nu o pierduse.
Omutl si-a pistrat libertalea (de si debilitatd) si a
avutlt deplind cunoscintd si consciinti, ci este vinovatii
inaintea lul D-deu, si, in acelasu timp, a avutit si do-
rinfa sincerd de impédcare cu D-deli. De aceea lisus
Christos dice : «Pocditi-vé, cdcl s'a apropiatit impd-
ratiea cerurilorit (Mat. 4, 14).

De s'ar inlitura dogma despre ciiderea omuluf, atunci
sar lua Inalta semnificatiune a Crestinismulul pentru
restabilirea chipului lul D-det in omi. Dupre cum s’a
dist in alti loch, D-delt a sciutli din eternitale despre
ciderea omului, si pentru acésta réscumpérarea a fostit
hotiratd a se face prin Fiuli séu unicl, cum dice
Sfinta Sscripturd: Fe acesta (Iisus), fiind predatit
dupre sfatulit celit determinatit si dupre sciinfa si
dupre mai nainte sciinfa lut D-deit, ludndu-lit prin
mdinile celorit fard de lege, véstigiindu-liv Uafi
omoritit. (Fapte. 2, 23). Iar Apostoluli Paul dice:
Si ne-a alesit inainte de crealiune prin dragoston
ce a avutit cdlre noi, ca sd fimat sfinfi si fdrd pri-
lhand inaintea oclilorit séi, predestindndu-ne prin
a sa bund voinld, sprea ne face [ii adoptivi. prin
lisus Christos. (Efes, 1—45).

Indeplinerea acestel opere de iubire a lul D-delt a
inceputit din momentultt ciiderel omulul. si credinta in
Rescumpéritorultt Christos s’a pésirati neintrerupti in
omenire, pind cind rescumpérarea sa realisati.

Pentru péstrarea acestel credinfe D-delt a inspirati
pre Profetl si pre Apostoll, spre a lucra pentru reali-
sarea mantuirei omului. Nu numal alita, c1 insusi
Fiult lui D-dett s’a infrupalit spre a ridica pécatull
lumei, elt fiind fara de pécatti. Elit fitnd dreptit, o
muritie pe cruce ca omit, pentru nedreptatea nos-
tra. Elit prin sangele séit a stersit zapisulit celit



184

care era contra ndstrd, si prin decrelele sule a
desfiintatiy acestit zapisit punéndu-lit pe cruce. Si
noi, tntmict ai lwi D-dedt, ne-am impdcalis cu elit
prin mortea Iiului séit. (Rom. H, 10).

Dar peniru realisarea acestui lucru, Fiulit lul D-delt
a data mijlocele necesare si a pust condiliunile tre-
buincioze. pe care omull este datort sit le implinéseit :
L Oil-ce omi trebue sit recunoselt si si priimésca re-
velafiunea divini si tote adevcrurile credintel, sperantef
si dragostel cresline, «Cela-ce va crede si se va bo-
leza se va wdntui; de nu va asculta, spiuie-lic bi-
sericel; si de nw va asculta wict de bisericd, scd-{i
fiec ca wnit pagani si vamesit», I Towr Crestinuli
sit se fach partagh alit Slintelorli taine, si s parlicipe
la serviciile divine. «De 1t se va nasce cine-va din
apd si din Spirita, ele». (I6n, 3, 5).

Totlt Creslinulit trechue s se supue adminig{rafiunct
Bisericel: «Nw tot celit ce-mi ice Domne, Diomne,
va Otracolrn impardtiea hed D-deit, ci cela ce va face
voica Tatalui meidt, care este 1 cerwri. (Mal. 7, 21

Accsla e basa religiunel Chrestine, si aceslea sunt
condiliunile Rescumpclriwel; iar scopulit religiunel Cres-
line consistid in unirea omului cu D-del peniru ma-
rirea lul D-delt si fericirea omulul

Criteriile externe si interne despre veritatea
religiunei Chrestine

Cind am vorbita despre fasele, prin care a trecuta
promisiunea despre venirea lui Mesiea. s'a aritata cd
tote profetiile vechiului Testament g'all realisatit exactu
si precistt In persona lal lisus Christos. Prin urmare.
el este adeveratuln Mesiea; elit e Fiuli 1ui D-dett.
Ce esle si mal multi: Insust lisus a afirmatlt in moda



185

positivl, in diferife ocasiunl, ci el este Mesiea. Siin
modit istoricli se scie, ci omenirea n'a inregistralit in
sinull sé unlt alllt caracleri omenesclt mal sinceri
si mal verace de cialu lisus Chrislos ca omi. Decl,
afirmaliunea sa este adevérulii purt. Acesta consti-
tuesce criteriulll externti, cum ca religiunea creslind e
adevérala si de origina divina.

Pre linga acestea, minunile sivirsile de Iisus Christos,
— s1 a cdrorl realilate — nu a pututu Ii conlestati de
confimporani, ci alt fost considerate numal ca facutle
prin puterea Spirilulni rét, ait doveditii in modit perem-
torit caracterult divint alt ilui jlisus cristos si allt
religiunet sale.

Dar afari de aceste criterif extlerne ale religiunel
crestine, sunt si eriferiile interne,

Lumea trecenda prin mal multe fase, in vi¢ta el me-
rala, si fiind inlro adevérati stare de neaslimpiri
pentru reslaurarea timpulul sall epocel de aur, simfla
o nespusit {rebuinii pentru indeplinitea cerintelorlt
morale si penlru indepiinirea linislel cugetulul el, care
era atitl de turburatit prin totu felult de invetatuel
si religiuni, care rémaneali neindestulilore pentru ome-
nire. Tocmal in acesttt timptt de asa nelinisle a venill
Rescumpdritorulit asteplatti si s'a niascutit toemai in
loculit predisit de profeti.

Decl religiunea crestini nu std in conlradicere nicl
cu profetiile, nici cu imprejurdrile timpulul.

Invétiturile religiunel crestine sunt de asa natura,
cd nici nu se conlradicu infre sine, nicl nu sunt in
contradicere cu judecata siinalésd; ci sunt conforme
cu natura si cu demnitatea omului, cu sfinfeniea lul
D-dett si nu contradicti adevérurile evidente

Mulft 6m:ni din diferite timpurl al voitl s gisézci
Crestinismull In contradicere sisa-li  descredileze ; dar
silinfele lort an rémasd fard resultatti; Crestinismull



186

tolii-dé-una a triumfatit si adversarii sél totu-dé-unit
alt rémasu invinsl.

Religiunea crestind s'a laditit prin cuvintuli blindefelt
si all convingerel, iar nu prin fortd, ca Islamismul, si
cu tole acestea s’a liafitt in modit uimitorit si spre
rusinea adversarilorit. Predicatoril crestini, alest de lisus
Chrislos, eralt 6ment simpli st siraci; cu t6te astea alt
biruitlt lumea. Acesta e unii adevérit mare si evidenli,
si pote incredinia pe orl-cine despre origina divini a
1ehg1une1 me;tme, dupre cum a mirturisitlt insus! fa-
riseult Gamaliel dicéndii: «Dacd (ceea ce spunti
Apostolit) va fi de la Dumnedeit, nu vomit puté
sa ne improtivimit; iar dacd va fi de la omeni, va
peri de sine.

In religiunea cresiind, crestinil mérturisescti ¢i Ddett
e fiinld desivérsitd, cd este unulll in esentd si adorati

3 persone: Tatali, Fiultt si sfintult Duhit. Invétitara
religiunel crestine, invatd pe omil, cii Dumnedell a creatl
lumea din nimict si o guverncézi ca Domni al uni-
versulut st alitt tuturor creaturilort.

Dumnedett in crestinismit e parinfele {uturor si pe

toll 1 1ubesce ca pe fif; iar 6menil sunt creaturi dupre
hlpulu st asemcnarea lul Dumnede, adicdl inzestratl cu
puler] suflelescl superiore tuturor me'ltuulom pe care
omulit le slipinesce. Religiunea crestini ne mvata ci
insus! Fiult lnt Dumnedel a venitit in lume si a ridicat
némullt omenescli la demnitatea de fii ai lul Dum-
nedelt; de ore-ce omullt ciduse si se afla sub greutalea
me%’tlel lni Adam.

In fine. religiunea crestind ne invati s vietuimi
ca frafi st prin mijlocull tainelord, msu\mdu -ne tote
meritele lui lisus Christoz st ajungem la unitatea cre-
dintel spre a {i o turmi si und pastort.

Rehnumea crestin ne m\’atd sit iubiml pe Dumnedelt
din {6t inima si din totit sufletul, iar pe apropele



187

ca pe nol insine; ne invati ca si ne inchinimi lul
Dumnedel in spirit si in adevérit; cici spiritt e Dum-
nedet, dice Iisus Christos. In privinta gresalelorl ce
face omulil, crestinismulll ne invatd ca si ne corigem,
facénda penitentd, ca si rémanemi fit al Celul pré
inalltt ; cécl sfinti este Dumnedell si nol fil sél trebue
sé imitdmu sfinteniea lul. Si lepadamu deprinderile rele
sl sd vietuimu dupre omulii celll nol crestinescl, care
e ziditi in dreptate si in sfinteniea adevérulul.

Tote aceste adevérurl maretll si admirabilit le ex-
primé religiunea crestind prin cultulit publict, la care
iau parte totl crestinil, ca frafl si fiif ai aceluieas! parinte.

In crestinismi, nimicti nua se propune ca indoelnictt,
ci determinatit si cerli. Acésta produce liniste in su-
fletele crestinilori. Doctrina crestind nu menajézi pa-
timile omenesci, cu scopl de a atrage pe émenl.

Aceste caractere nu le are nici una din religiunile
anteriére si posteriére crestinismulul. Limpedéla, sin-
ceritatea, simplitatea si indliimea religiunel crestine
dovedesc ci origina el € divini si lisus Christos e
fiuln lut Dumnedet, desavérsillt cunoscétort al naturei
omenesci si alu tuturortt trebuintelort celort mal im-
periése penftru viéfa si destinaliunea omulul.

Veracitatea Religiunei crestine

Dacd profetiile despre Mesiea s’alirealisatit deplinit
si exactli in persona lul lisus Christos si dacd insusi
Domnullt a afirmatii ci el e Mesiea si ci la el se
rapdrta cele coprinse In lege, in psalmisi in prooroci.

Dacd lisus Christos, prin parabola despre lucritoril
de vie, carl ali omoritd pe Fiuli Stipinulul si prin
réspunsulll ce a datlt Arhiereului la judecati a sta-
hiliti ca eltt e fiula lul Dumnedet.



188

Dacit lisus Christos a profetisatit despre mortea si
invierca sa ca omi si {ote aceslea gal realisatti. Dacit
Apostolii au prinmitit mal bine si fie jupuill de vil, si
fic torlurall ingrozitorl si sid fie ucisl fard crulare de
cilit si nu implinéscd poruncile Domnului. Daca
istoriea omenirel n'a putulit inregistra unu altit caracterit
de omil, mai sincerit si mai verace ca lisus Chrislos,
si dacit Invélilura Iul lisus Christos esle cea mal po-
trivitit cu nalura si cerinfele vielel omenescl, este
evidentit cit religiunea intemeiatii de Eli csle singura
verace, singurd care ne-a descoperitli si ne-a dalit numai
adevérullt curatti.

Aceea ce esle neperfectll in sine, aceea ce insusi are
trebuintii de o neprecurmali perfectionare. nu pote si
ne dea adevérullt absolutit. Religiunea creslind e per-
fectd, si nu are trebuinli de o treptald pelfcctlonale.
Prin urmarve ea nec-a datlt invetitura adevéraldt; citel

ieligiunen chrestinét ne-a datii invelitwrd perfecta despre
natura si atributele lui Dutnnedet, despre modulli, cum
trebue sit ne inchindmit lal in spir 1tu siin '1de\'uu, ne-a
datuinveétiturile cele mai trebuincidse despre raportuliicu
omenil. ca fraft si fit ai luf Dumnedet; a ridicatit
demnitatea omului, distrugéndit lanturile robiel si ale
degradirel femeiei. Prin urmare tote adeveruvile ab-
solute, necesare ale credinfel si ale moralel crestine,
sunt celle si nimic nu le pute covirsi. In ciit omulu
nu mai are nici o {rebuinta 1e1mo:d de salisfacuiq,
si 1 se cere numal ca 1mp11mndu invétiturile crestinesci,
s lucreze cele ce atirna de puterile sale pentru cultura
si desvoltarea timporali ca cetdtcnu si ca membru al
marel societiitel a némulul omenesclti. S dacd aceste
trebuinfe religioze sunt salizfacute in chipuli cel mai
polrivilit cu natura omenéscld st cu demnitatea omulu,
acésta inzemnézi, cdt religiunea chrestind e perfecta, si,
ca fondl nu are trebuinf{i de perfectionare, ci numai




189

in forma externi pdéte face progrest. Deci religiunea
chrestind e verace si nu ne da de cit adevérurl pure
si sfinte.

Religiunea Mosaica a fostll preparaliunea citre cres-
tinismt, si cand lisus a venitli si sa dait pe sine
jertfa pentru lume, ea a incetatd fiind provisorie. Re-
ligille paganismulul, fiind institutiunt abominabile, au
fosti cu totull departe de a inalta peomti,de a-i da
adevérata lul valore. Divinititile piginismuluf eralt pa-
timile personificate si divinisate, si nu puteall sii dea
o6menilortt adevérulil; cicl din pasiune nu poéte si ési
adevérultt. Numal religiunea crestini este plenitudinea
gratiel divine pentru mintuirea omului; numal ea e
adusi de Fiult lui Dumnedetli, care e nemincinosit si
veridicll.

De aceea Evangelistulti I6n dice: «Din plenitudinea
lut Iisus noi tofi am luatis...... cdct legea prin Moise
sa dati, iar darulisi adevérulit prin Lisus sa facuti
(I6n 1, 16).

Apostolultt Paul dice: «AlldG temelie nimeni nu
pote pune, afard de aceea care e pusd, care e Lisus
Chwistos (I Corint 3, 11).

Spiritulitlut D-dett a luminatit desdvérsititpe Apos-
tolt ca sa intelégd adevéruli crestinit $i i s'a
datit in ldaturi de alit predica chiar cu sacvificiulit
viefel. De aceea Apostolult Paul dice: «Mdcar si
nof, sait ingert din Cerit de vapredica altd evan-
gelie de catu aceea ce noi vamit predicatit, bles-
temnatit s fie. (Galot. 1, 8). Iisus Christos eri si
adi si acelasi in véci. (Ebret 13—20). (Intrw ni-
ment altulit nu e mdantuire, pentru cd nict Unit nieme
altulit sub Cerit, nit e datit omenilorit, infru care
ne mdntwimit. (Fapt. 4—12).



100

Despre Biserica

Biserica este societatea religiosd morald a tuturorlt
omenilorit care credi in lisus Christos, care {intt inve-
fiiturile sale, asteplandi realisarea impiritiel lul D-delt
pe paminlit si in totlt cursulli vietel silindu-se a se
face pirtasit acestel Impcrafil

Din acéstit definitiune resuilit ¢ii membri al bisericel
sunt fofl ¢iti credtt in lisus Christos, fie el de ori-ce
nafiune si sext; fie ci ef att traiti inainte satt dupia
venireca Jul hsus Christos. Intemeelorulit DBisericel e
lisus Christos, care s'a injositl, a luallt naturd omenésci,
si a venilll intre omenl, ca si aducd Invelatura Evan-
geliel si sdt siivérséscd mantuirea omulul

Apostolultt Paul dice: «dltd temelie nimeni i pote
pune afard de acela,care este Lisus Chiistos. (I, Corint
1, 11). Pe acésta pichra (adicd pe mdarturisivec Lk
Letri) void zidio Bisevica wmew sioportile Tadulud
a0 vorit sfardama. (Mal. 16—18).

Lt sunt pdastorali celit bunit; ciinoscit oile wele si
otle mele mé cunoscit. A si alte o, care e sunt
din staululit acesta, trebue ca si pe acelea sd le
aducit; ele vorit asculta glasulit meic st va fi o turnd
sé it pastortt (1on 10, 14 —16).

Primele fundamente ale Disericel le-a pustt insusl
lisus Christos, alegénda 12 Apostoli si formanda o
socielate alit cirul captt era el

Conslituindtt Biserica lisus a instituitt sitainele pentru
sfinfirea membrilortt ¢i: a instituitt eucharestia (Math.
26—rv, 26—28), penitenfa (Math. 18, 19, Ion 20, 23).
a instifuittt lerarhiea (16n 20, 23, Efes 4, 11.) Botezull
(Mal. 18, 19; Ion ¢. 2, v. 3; ¢. 4. v. 1, Marcu c. 16
v. 19): ast-felt dard lisus din timpullt sétt constituise




191

Biserica cu tétd organisatiunea si cu téte mijlocele
pentru a ajunge la scopulit el

Capul Bisericii este Iisus Christos

Tisus Christos dup# ce a constituitli Biserica si ierarhiea
el si dupd ce ainstituitlt tainele, ¢a mijléce de sfintire
ale vietel crestine, n’a Iisatti Biserica singurd, ci in modi
nevédutll o guvernézi fiind caplt ali el. Acésta se vede
chiar din cuvinlele sale: «Iafd et sunt cw voi pind
la  sférsitulit vécului. (Mat. 28, 20). Acela care vé
asculla@ pe vol pe mine mé asculid si cine vé des-
prefuesce pe vol, pe mine mé desprefuesce (Luca 10,
16). Apostolulit Paul in epistolele sale, in modi directlt
si fara ocolire numesce pe lisus capulll Bisericel: «Jo/it
este Capulit corpuliui Bisericel. (Colos 1, 18); Bdr-
batulii este capit femeii, precum lisus Cliristos este
capit Bisericel, alit cirei mdantuitorit este. (Efes 1, 22
23, 4, 11—16; Rom. 12, 4—5; Colos 2, 19, I Corint.
10, 17; 12, 12).

In hiserici fie-care membru este tinutit in armonie
cu cele-l'alte membre prin singurulit si adevératulil capt,
care este lisus Christos, dice sf. Vasilie; iar st. Gri-
gorie Teologultl dice: «Nuw este de cdatit unit singur
Chyristos, i eslte de cdti wnat singuitt cap alit Bi-
sericil. (Oratio tricesima).

Notele Bisericei Ortodoxe

Biserica este wna. Capulit bisericel fiind unulg,
corpulll nu pote fi de catti totti unulit. De aceea lisus
Christos dice, ci trebue si f{ie o turni si unt pistorin.
In parabolele sale adesea represintii unitatea Bisericel
sub diferite forme.



102

Unilalea Bisericel se vede si In organisatiunea ex-
teriord, ciici esle imparfitd in pastor! si turmi: pistorit
spre a invéla si conduce, iar turma spre a se con-
duce in caleca mantuirel. Pastorii predici credinfa, spe-
ranla si caritatea; lar turma trebue si urmeze si si
implinéscitinvétiturile lorli. Din acésta decurge neapirata
unitalea bisericel; toll membril si {if bisericel consti-
tuind@ unlt singurlt corptt si untt spiritit. (Efes 4. 4),
Nu mal pulinit se vede unitatea Dbisericel si din urmi-
torele dise ale Apostolulul Paul : dcela a datit pe unii
Apostoli pe altit profefi, pe alti evangelisti, iar pe
alti pdastori si-invefdtort spre desdvérsivea sfinfilori
spre lucrulit slugbel, spre edificarea corpului lui Lisus
Christos pini cind vom ajunge tol(i la unitatea cre-
dintel si a cunoscintel Iiulul lul D-deli. Precum {ru-
pulit e unulll si are mulle membre si {éte membrele
unul corpli, fiinda mudle sunt und corpit, asa $i
Christos, cdci prin uni spivitet not tofi neam bo-
tezato inty unit corp, ort Iudei ovi Klini, ori vobi, ori
libert si toft ne-com addpatit ntrunit spiritit; cict
si corpulit nu este unt membru ci mulle, sunt membrele,
dar unasinguarit corpit. (I. Corint. 12, 12—14 20).Siliti-vé
a pizl unitatea Spiritulul intru legiiturapicel, unit spiritit
precum si sunlell chlemali intr'o speranfi a chiemarel
vostre, untt Domn, o credintd, unt botezl; unit D-dett si
tata alt tuturorii. care e peste (6le si prin tole si in
vol toll. (LEfes 4, 3—0).

Biserica este sfintd. Cand recitim art. 9 ala simbo-
lului credintel dicemit: «si ntr'una sfintd... Bi-
sericd» din care vedemi cii biserica ortodoxd, are ca
insusire acésta. este sfintda. lisus, Intemeetorulit si capult
Bisericel, fiind sfinlt si mai presuslt de totl sfintil este
isvorulit sfinteniel. si el fiind capt alt Biserice! sale, a in-
stituit-o sfintd, ca sd sfin{ésci pe membril el prin in-
vetitura sa morald, prin dogme, prin fainele ce a



193

instituitd si prin téte mijlcele ce 1-a oferitii spre acesti
scopli: Fife sfinfi precum si ett Domunulit D-deulit vos-
true sfintit sint. Prin urmare Biserica fiind sfintd are drept
scoplt de a sfinti pe membril el. Cu téte acestea membrii
bisericel ortodoxe, nu se péte dice si afirma, ca nu comiti
gresell. Pentru acésta nu putem dice iardsl ci membril
bisericei ciddutl in marl gresell nu sunt membril af
bisericel ; cact Evanghelistulit Ion dice: «dacd wm
dice cd pdcatiy nu avenul, ne-am insdle i adevéri
war fi in not. (I Ion, 1—8). Acela a datt, pe unii
apostoli, pe altii proorocl, pe altit evanghelisti, iar pe altii
péstorf si invatatorf, pind cand vom ajunge la desd-
virsirea sfintilorit spre implinirea slujbel, spre cdifi-
carea corpulul lut lisus Christos.

Asemenea dice Apostolultt Paul: cum Christos a iu-
bitli Biserica si pe sine s’a dallt pentru dinsa, ca si
o sfintéscd, curatind-o cu spélare de api prin cuvinti,
ca sii o puie pe va inainte-si biserict maritd. neavénd
pati sali sharciturd, salt alt-ceva de acestt {old, cica si
fie sfintd si fira prihand. (Efes. o, 20, 28).

Pe lingid acestea biserica invatid pe oment cuvintula
sfintt alt lul D-delt si siivérsesce tainele pentra sfin-
tirea vietel omuluf si a actelorlt sale, factndtt pe omil
templu altt darurilortt Duhului Sfintd, cum dice Apos-
tolulit: «Al nu socotifl ci sunteti biserica Dahului
Sfintti». (I Corint, 6, 19)?

Cirile din Alexandriea dice: «Elit, numesce Biserica
orasuliy sfintt, cdci sa sfinfitie nw prin serviciulit
dupie lege, penlru cd legea 1w conduce pe niment
la o perfectd dreptate (Ebrel, 7, 19), ci deveninda
conformd cu Chriglos si participindu cu natura sa di-
vin& prin Impirtisirea Spiritulul sfintd, cu care suntem
insemnatl. ca cuuna sigilit pentra diua rescumpararei
(Efes, 4, 30), fiind curatiti de tota nedreptatea, si fiind li-
beratd de totit necurateniea (asupra lul Isaia, cas. 52, v.1).

o
3

-



104

Din causa acestort insusirl, diferitif scriitoril numesclt
biserica casa lul D-del, mir¢sa si corona lul Christos,
deplinitatea darulul tul D-del.

Biserica e universala, (sobornicésci, catolicit). Bi-
serica crestini ortodoxid se numesce si universald sal
calofici,

1) Penlru cit ea priimesce in sinula sélt ca membri
pe toll omenii din tdte partile. Fie dmenii catit de de-
pirtail in lume, fie printre poporele inculte si prin in-
sulele Oceaniel si Americel, dar tinéndl doctrina creslini
ortodoxd sunt si réemant fil al Bisericel; penfru ca
lisus a ruptit ziduld de deosibire intre nationalitati,
dicenda: Predicatt cvanghelica la totd zidirea.

Prin urmare principiula, care face ca biserica si fie
universald, sti intir'acésta, cd ea nu esle numai pen-
{ru unit popora, ci pentru (6td omenirea; nu numai
pentru unit timpl, ci pentru tolit-dé-una; cicl numal
religiunea crestind orlodoxa e singurdt adevérati si des-
coperili de insust Viulad lul D-dett. Dect si biserica
intemeiatdt de Dinsulit este penlru toti-dé-una ca opera
a lul D-deti. Cele-l-ulte religiuni sunt lucru alit ome-
nilorit st nu coprindt in ele adevérullt absoluta, eterna
si neschimbati; cle nu predicid adevérila inveétatura
a lui D-del, ci a omenilora, carl at infiinfatic acele
religiunl.

I Biserica =e numesce uuiversali peniru ci ea,
fiind opera lui D-deq, coprinde in sine (6te adeve-
rurile necesare, alatt pentru credin{d catlt si pentru
viéta morald a tuturorit membrilord, si nu are nece-
sitate de a imprumuta de nicieri nimictt din ceea-ce e
necesar mantuirel émeniloru.

Biserica se numesce Apostolicd. lisus dicéndit
Apostolilorti si predice evangheliea la tota faptura.
(negresitlt faplura inteligenta a omenirei), prin acésia
a dalit Apostolilorti antoritatea de a funda Bizerict in




105

tole partile, pe unde predicait. Organisafiunea acestorit
biserici e opera Apostolilori; constituirea ierarchier,
continuatid pini la noil si pentru totii-dé-una, este lucru
alit Apostolilorli. Acestea tote dali bisericei dreptuli
de a sta pe basele stabilite si de Apostoli, si pentru
acestll motivlt ea se numesce si Apostolicd sait Apos-
tol¢sci. : S )

Afard de acesta, Apostolil sfintiti de insust Dom-
nult att priimitd puterea de a sfin{i salt hirotonisi,
Episcopi, presbiterl si diaconi, siacestia at hirolonisiti
pe urmasil lortt pind in dilele ndéstre. Iisus a disu
Apostolilorit : «Datu-mi-s'a t6td pulerea i1 cerit si
pre pdininit. Dreplit aceea, mergéndi, invéfatli tote
némuriler, ete,, Invetindu-1 si piazéscd téte cite am
poruncitit voué, si iati et sunt cu vol pind la sfir-
situla vécurilora. (Mat.). Dupre cum Tatalie w'a tri-
misit, asa st e ve trimilit pre vol. (lar cilre Petru
dice: «Tu esti Petru si pe acéstd piétrd wvoiil zidi
biserica mea st portile itadulut nt o vor sfdrima.
Tie-ti dair cliteile impérdatiet cerului.  Tolit ce vel
lega pre pdamintn., va fi legalii siin ceril, sice vel
deslega etc. (Mat. 16, 19). Din aceste dise ale lui
lisus Clristos orl-cine pdéle intelege, ci biserica, de si
e intemeiali de Iisus Christos si elit e capula el: cu
tote aceslea, esle si Apostolicd, adica intemeiatd pe in-
veétaturile Avostolice.

Dintre Parin{il bisericel, Clemente Romanult dice :
«D-dett a trimisi pe lisus si lisus pe Apostoll. Acesti
ministiil credinciosl, priimindl porunca din gura Dum-
nedeesculul lortt invafitort, sai dust pretutindeni sa
anunle si sd propoveduiésci apropierea impératiel lul
Dumnedeti.

Predicandu el ast-feln prin tir! si orase si consti-
tuinda bisertel sall comunitidfs crestine, all alesu pe
cel d'intait ai Bisericilorli. Dupi ce 1-alt incercalll prin



196

luminile Sfintuluf Duht, de care el eralt plini, I-ait sta-
bilitt Episcopy, presbiteri si diaconl peste toli aceia, cari
trebuialt sl crédd in cuvintultt Evangheliel. Si alt po-
runcitt ca dupd mortea lord, alli barba{l incercall
(proba{l) si urmeze in oficiuli loru.

Si asa lofl pdrintil bisericel, miirturisesclt despre (e-
meliea apostolicit a bisericel; din care causid, Aposto-
hicitatea Bisericel este pusi si recunoscutii chiar in
Simbolultt Crediniel

Diserica ortodoxd este infailibilc. Religiunea si
biserica crestind ortodoxd, fiindit instiluile de insusl
Fiultt lui D-dett; pe de allid parle, biserica stindi
tol-dé-una pe pictra fundamentala pusit de Domnull,
Capultt nevedutt alt el ne-abiténdu-se nici-o dala
de la invétatura sfintel Scripturl. nict o dald nu pote
{i supusit greselel. Personele salt membril bisericel, ca
individi pott gresi, dar biserica, cireia nu i se pofe
pune altd temelie de cat cea pusit de lisus Chrislos,
nicl o dald nu gresesce: ea nu se pole insala, nici nu
péte insila pe nimenl. (Epistola Patriarhilora, art. 2, 12).
Intalibilitatea bisericel residi in representatiunca sa
ecumenicd.

Despre Mistere ca mijléce de comunicare
a Gratiel Divine

Mistlerele satt tainele sunt luerari sfinte, care, sivir-
site fiind sub torme visibile, impdrtasescu sufletelortt
credinciosilortt. grafiea satt darultt celi nevedutu al
lut D-dett (Conf. ortod. . 99). Prin urmare misterele
nu sunt numal semne, ¢l sunt organe sau instrumente,
prin care lucrézd grafiea divind asupra acelora, cari se
apropie de ele. (Epis Patri. art. 18).

Insusirile pe care Biserica orlodoxid le socofesce



197

esentiale pentru mistere sunt: 1) ci ele sunt instituite
de insust D-deli; 2) c& sunt ceremonil visibile; si alit
3-lea, cd prin ele ni se comunici gratiea sait darurile
cele nevédute ale lul D-ded.

Misterele sunt 7 si anume: Botezulit, ungerea cit
sf. Mivit, Eucharistiea, penitenta, preofiea sait hiro-
toniea, nunta si maslulit. In practica vietel crestine de
la inceputd salt sdvarsitii in sinulit Bisericel Orto-
doxe tote aceste taine; dar nefiind necesitate, nici o
dati nu s'a accenluatit numéruli de 7 si nu sa ficutl
nici o enumerare cum facemi astidl

Insd dupé aparitiunea protestantismulul siin vederea
tendintelor de intindere a ideilorii luterane, si, in spe-
ciala, avéndu-se in vedere ca protestanlismult nu mai
tinea de catii Bofezulit si cina, ca taine, Biserica or-
todoxa a fostll silitd s& preintdmpine litirea erorilorlt
printre ortodocsI si a trebuitli s Iea o decisiune for-
mald si sinodald in privinfa tuturor dogmelorit orto-
doxiel, enumerindli aprépe tote dogmele, cari consti-
tuesci subslanta ortodoxiel si consignindu-le inlr'o
carte simbolicd, numiti Conf. ortodoxi, a bisericel or-
todoxe de Reésdaritit (la anult 1642 Sinodu lasi).

Pentru siévérsirea ori-cirul misferli este necesarl
intdil materiea potrivitdi cu natura tainel, cum este
apa la Botezit, piinea si vinulitla Euliaristie, unti de
lemnu si alte substante, preotli canonicii, chiemarea
darulul Duchulul sfintli si ére-care cuvinte ce pronunti
savarsitoruli tainel.

Sectele protestante se deosebescli de biserica orto-
doxa in privinta misterelorti: [ Protestantilin materiea
necesard fie-cirui misterli nu védi de catl nisce semne
ale promisiunil divine, pentru escitarea credintel si
lertarea péicatelorii.

Calvinit st Zvingli socotescli ci substantele sunt
semne ale gratiel divine, prin care celi alesii e asi-



108

guratlt de credinfa sa si de promisiunile divine, ce a
priimitti. Socinienii in mistere védu numal nisce forme
externe, care deosebesclt pe crestini de cel - ce profe-
sézid altd religiune. Anabaptistii considerd tainele ca
semne alegorice ale viefel spirituale. Cvackeri, lépadi
orf-ce formd exlfernd a misterelorit si nu védd in ele
de cilli acle spirituale interne ale lumei cerescl.

In generalt vorbindQ, téte sectele prolestante nu re--
cunosclt si nu admitli adevérata forma si adevératulit
fondl; nu admitlt cit ele comunici gratiea divind si nu
recunogclt cd prin {aine se renasce si se sfinfesce omulu.

Protestantismulll, sub téte numirile si subdivisiunile
sale, nu s'a marginiti numal a nu admite adeverata
-esentd a tainelorlt si eficacitatea lorii, ciici pe lingd
diferitele lorti opiniuny, in scurtlt mentionate mal sust,
el nu recunosclt {ote misterele ca {aine, ci. dupre cum
s'a dis mal susl, numal botezulit si euharistiea, insi
si acestea dupre ale lorli gresile socotinte.

Siavirsirea {ainelortt protestantif nu o conditionéza
cu exislenla preotulul sait archierenlul, cici la el pote
ori-ce laiclt a savirsi faina.

In vechime Donatistil, mal pe urmi Albigenil (szc.
XII), viclefilit (sec. XIV) socotialt cit unit misterit numai
atuncl e valabili, cind e savérsita de o perséni piosi ;
altfeltt talna sdvérsitd chiar de unlt preotit canonicl,
nare nici o valére. Reformatif si Luteranil socotesct
cit eficacitatea unel taine atirni de credinta si dispo-
sitiunea personelorli ce priimesci taina. Asa ci o per-
sond dacit nu asistd la unlt mistertt si nare credinti
taina nu insemnézd nimic (Conf. Ausburgica art. 13)

Misterele sunt sapte

Biserica ortodox# are 7 mistere, si nu are nicl mai
mulle, nic! mal putine. Protestantil nu admiti de cati



199

numal 2 dupre cum sa dist mal susit. Protestanti
neadmiténdil ca norméd de credinta si invatiturd de calu
numal sfinfa Scripturd, pretextézi cd nu tote misterele
bisericel ortodoxe sunt coprinse in modii expresu in
sfinta Scripturd, si de aceea admitli nvmal botezult si
cina, credéndtli cd numalacestea sunt coprinse in modii ex-
presi in sfinta Scripturd. Dar in sfinta Scripturd nu se
spune, daci sunt 7 mistere, satt dacit sunt 2, 3 sal nu-
mal 1. Cu tote acestea biserica ortodoxi e pastiritorea
adevérulul crestinit ; la ea trebue si ne adresamu pentru
cundscerea adevérulul; cicl el i s’a incredinfatit adevérulit
si depositula sfintl.

Traditiunea constantd a bisericel, coprinsd in invi-
taturile Parintilori, ne incredin{ézd cd sunt 7 mistere.

Practica constanti a bisericel din {impurile primitive
si pind adl, e proba cea mal evidentd pentru No. de
7 alt misterelori. Nu numal atatu, ci si alta dovada
avemi pentru numérulti misterelorii. Se scie, ci nu numal
biserica calolici occidentald {ine numérula 7, dar si
diferitele secte orienlale ca: Nestorienii, Monofistif pés-
tréza pind astddl numérulll de 7 mistere. Acesle secte
sunt esite din sinullt bisericel ortodoxe de pe la
inceputultt secolulul al V-a, si nu se pdte sustiné ca
in decursult timpulul, ele ar fi imprumutati de la or-
todocst numeérullt de 7; cicl ochil rél, cu cari aceste
secte privial biserica mumd, de la care s'al depirtati,
nu le-ar fi ldsatlt si considere si si iea ca bunl ceea
ce n'ar fi avutl pind la despirtirea lori.

Daci Sinodult din Ias! (1642) a determinati in
conf. Iut Petru Dovild, numérulu de 7, acésta nu
insemnézi cd ele pind aci n'ar fi fost téte in prac-
tica ortodoxiel; ci insemnézi numal atitl: in acestu
timplt incepéndi protestantismulit sd-si propage cre-
dintele sale si si sustind ca sunt numal 2 mistere,
Sinodulit din IasY a fost {inutu, pentru lamurirea tuturori



200
creslinilorlt ortodoxi, ca si enumere tainele, spre a nu
{i nimenYindusl in erore, de citre misionaril protestantl.

Daci pind act nu sar {i sciuti, cid misterele sunt
in numdcra de 7, peniru ce ele se gisesci in bi-
serica Romel, care s’a despirtiti de biserica mamd din
din secolult al Xl-lea?

In sfinta Scripturi dacd nu se gisesce spuslt anurie
despre fie-care mislert si nu li se di anume acéstd nu-
mire, motivulit este ca evanghelia si epistolele aposto-
lilort;, nu sunt unit cursit sislematicli, care si fie in-
tocmitlt ca unit manuall, in care se propune sciinta
in scoli. ¢t noulit Testamentit este suma {uturoru
principiilorlt crestine, pe care ori-ce membru al bisericel
trebue si le Infelégit in adevératulit loru spiritd, sisd
aplice la locullt cuvenitli fiecare principiit. In acestu
infeleslt tote tainele, in substanta lort, sunt enuntiate
in slinta Scripturi si la loculit respectivii se vort vedé
principiile evangelice, pe care se hasézi fiecare mistert
orlodoxtl, fird nicl o sforfare de intelestt a loculul ce
se va cila.

Dacd ni s’ar cere si spunemit pentru ce sunt 7
mistere, acésta nam puté-o sci din vre-unii cuvinti
al Mintuitorulul; ci am puté dice numal, ci asa a
voitli Intemeetorullt bisericel, si cd acesle 7 mistere
corespundit cu numéralit celorit 7 daruri ale Duhulul
Sfinth, efc.

Despre Botezi

Botezulll este intdiuli misterit al bisericel ortodoxe,
pentru c& nimeni nu péle fi membru si fit al bisericel,
de nu va priimi botezulld. Dect botezull e nu numaf
usa de intrare in bisericd, c¢i e conditiunea neaparati
si dobindirea posibilitatil de a priimi pe cele-Talte
mistere. Acesta e motivull, pentru care biserica nu prii-



201

mesce ciisdtoriile inftre fiif ef cu 6menif ce nu sunt
crestini.

Botezti insemnézi afundarea in api; afundarea in
apd se face, pentru spslare. Din scopuli afundirel re-
sultd insemnarea dogmatici a tainel. De aceea botezulll
ca misterd il putemit defini astfelii: Botezulu este
spilarea omului de pécatli strdmosescli si de orl-ce
pécatii faculu innainte de bhotezii.

Botezullt se savérsesce prin afundarea in api de 3
orl in numele Tatilui, al Fiulul si ali slintulul Duhu.
Prin acéstd lucrare védutd, se comunicd sufletulul celul
botezatii darulii celd nevédut ala lul Dumnedet, adicd
nascerea din nol, pentru méntuire sall fericire: Celit
ce nuw se va nasce din apd si din spiritit, nu va
intra intrw dmpérdfiea lud Dumnedew. (Ién, 3, 5).

Forma védutd a botezulul fiind afundarea, si prin
urmare spilarea materiali cu scopli de renascere spi-
rituald, botezulii la Périntil bisericel pértd diferite nu-
mirl, corespundétére atdta cu forma visibild citlisi cu
intelesullt dogmaticti. Astfelu: Tustin filosofulit numesce
hotezult baie; Augustin ilo numesce isvorit sfinti,
Barnaba, ili numesce apd, Justin ili numesce lumiind
satt luminare, renascere, Grigorie din Nisis,ili nu-
mesce sfinfire, Epifaniit pecetiea lui Christos; in fine,
Efrem Sirul ilt namesce sigiliuldit chrestinismulud. In
Constitutiunile apostolice se numesce baieq viefel, iar
Ciprian ili numesce, apa viefei elerne.

Botezulli a fostu instituitl de lisus Christos, dupa
ce a siveérsith told opera pentru mantuirea lumel, adicd
dupd restignire si inviere, cand dice: <«Datu-mi-s'a
tola puterea in cerit si pe pdmintit; dreptit aceea
mergéndit. invélafl tote némurile, botezindu-le in
numele Tatalui si alit Fiului st alit sf. Duhat, tnvé-
tandw ¥ sa pazéscd téte cdate am poruncitic vous,
-§t iatd e cw voi sunt pind la sférsitulit véculud



209

(Mat. 28, 19—20). Celit ce va crede si se va boteza
se va méntui; iar celit ce nie va crede se va oséndi.
(Epist. Patriar. Art. 15).

Din acestea se vede cit botezulll e instituitil de in-
susl lisus Christos.

Din cuvintele Mantuilorului despre hotezarca tuturort:
némurilorit. se vede cit botezulli, nu avea si nu are
caractert exclusiv, adici nu este numai pentru Iudel,
ci el esle pentru tole némurile.

Pe lingit acestea se vede si scopullt botezulul, adicit
el este Instituitti pentru dobindirea méantuirel satt a
fericiril omului. Bofezult lul I6n era numal ca pregi-
tire; cici el dicea cd bhotézit cu apit, si ci dupd ela
vine altulii, care si boteze cu foclt si cu Duhul sfintu,

Cand Pelru a {inutl uni discursit in diua cincidecimel.
poporulit l-a infrebatli: ce sii facemu? lar el le-a
spusit: pocditi-vda $ifie-care sd se boteze innimele lui
lisus Christos pentrw dertarvea pécatelorit si vefl
priimi darulit sf. Duliit (Fapt. Apost. 2. 28). In chi-
pulit acesta s'alt bolezalt 3000 omeni in diua cincl
decimfe. Mai pe urmit Petru a botezatit pe Cornelil,
celli dinlait dintre pagini, cu {o0ti caga sa. Paul a bo-
tezaltt pe Sidia si pe Crispu; Filip a botezati pe ser-
vitorult Reginel Candaciea din Etiopiea. Siast-felit bo-
- tezulii, dupre cum a fosllt savérsiti de Apostoll, asasa
fransmistt pinitla nol Cele ce am dishi pind aci despre
botezu. se vedit Jamuritlt si la  Parintit bisericescl, la
Tertulian. in cartea sa de Baptismo (Cap. 10, 11 si
13), la Basiliu Celu Mare in «Omiliea despre boteziis.
unde dice: Ion predica botezultt pocdinfel si toti
Tudeea alerga la elit; Domnulit predica botezulit
adopfiunel; si cine dintre aceia, care all pusit in eli
speranta, va refusa de a se supune? Sf. Ion Chrisostomii
dice: Vell intreba, pentru ce Domnullt nu boteza elit
insusi?



203

, Tmmte Ion dicea: Acela vé va boteza cu sfintulit
Duhit si cu foci. (Math. 3, 11—18); dar elt nu de-
dese lncé“splmtu sfintit si.pentru acésta nu boteza. .

Partea v1s1b11a a botezuIm

 Partea \*151})11(1 a bote7u1m este afundarea ceIuI ce
se botézd, si anume -afundarea de 3 ori in numele -
sfintel Treiml. Aci distingemt 3 lucrurl: Apa ca materie
necesard pentru sévérsivea actulul sall a tainei prin
intreita afundare si forma sait cuvintele ce pronunti
sivérsitorulil tainel.
~ Biserica Ortodoxa, la Sinoduli din Ia%1 a determinatit
practica necesarii, care se observd cu stuctege din tim-
purile primitive, ca apa s -fle curati, cum a fosta si-
apa lordanului, in care s’a botezallt insusi Domnull si
pe care el a sfintif-o pentru acestu scopi.

Sfintultt Cirilit al Terusalimulut dice: Dupre cum omulti

e formatil din suflettt 'si corpl, totti ast-tel si curd-
tirea este indoité: nemateriali pentru sufletlt si mate-
riald pentru corpli. Apa curitesce corpull, iar Spiritulit
sfinta pecetluesce sufletult, ca a1 putemil merge la D-det,
cu inima si cu sufletul Qpahte in apd curatd. (C’l-
tihesa III, No. 2).

St Vasﬂle dice: Bolezuli propuindu-s! unt indoilit
“scopli: adicd sd distrugd corpulu pecatuluI, ca eli si
-nu mal porte fructele mortii si sd facd s traésca
prin spirit, ca sd producd rédele sinatitil. Apa Insem-
. nézid mortea, priimindi corpullt ca in mormintla; iar
* spiritulll comunica puterea vie reinoindi sufletele néstre,
si facéndu-le s& {réca din paliditatea mortald a péca-
tulul la viéta primitiva. (Despre Spiritulu sf. 15).

In fine, sf. I16n Damaschin dice: Domnulll ne-a po-
runcitii a ne renasce prin apd, si prin Spirit, sub infu--



204

siunea Spirilulul sf{intlt in apd, duprerugiciunea de chie-
mare; pentru ¢ omullt e formattt din 2 pér{l: sulleti
st corpit. Domnullt ne-a curdfitlt prin apd si prin spiriti.
Prin spiritti peniru a reinoi in nol chipullt si asema-
narea cu D-del; prin apd pentru a curdti corpulit de
pécatult prin gratica spiritulul st a-l libera de peire.
Apa aci ¢ chipulit mortif, iar spirituld arvuna vietel.

Din cele dise mal susi se poite vedé si intelege
de orl-cine, cii nu e permisit a se intrebuinta la botezi,
altit lichid de citit apa, Dacii Luteranii, in casii de
hipsd, admit si altt lichid, prin acésti sunt in contra-
dicere cu practica primitivii a bisericil si cu spiritulit
curatit alit doctrinet Evangelice.

Saversirea aceslel taine nu se face de citi prin
afundirea de (rel orf in api. in numele sf Treimi,
simbolisind nascerea, mortea si invierea D-lul (Ciril ali
Terus. wwstaioyiz Instilulio mystagogica).

Din acésti causi Biserica ortodoxd tot-déuna a con-
sideratii cit nullt si neeficace botezulii Eunomialilori si
Montanistilorli, ficutit prin o singurd afundare.

Botezullt prin stropire, daci a fostli toleratit in tim-
purile primitive, in casurl de (fortd) boly, nu este
admislt in ortodoxie, cicl astfeli de botezit prin stro-
pire, nu numal cii este o excepiiune, dar este in con-
tradicere, chiar si cu semnificatiunea proprie a cuvin-
tulul botezu.

Botezullt {rebue sii se faci in numele sf. Treiml.
cicl in castt contrarit botezull nu e valabila, In
constitufiunile apostolice e determinati, ci daci vre-uni
Episcoplt salt presbiterti, botézi altfeli de citlt dupre
institutiea Domnulul, in numele Tatilul, ald Fiulul si ala
sf. Duhn, si fie destituitt (Regula 49). Ciprian dice:
Iisus Christos insusl a preserist, ca si se boteze in nu-
mele sf. Treimi, (baptisare in plena et adunata Trini-
tate) Epist. ad. Iubam 73). Sf. Vasile dice: Sunt 2 mij-



205

l6ce peniru mantuire, unite prin natura lorii si nese-
parabile; cdcl credinfa este deplind prin botezit, si bo-
tezultt este intemeiatll pe credinti; dar si bolezuld si
credinia sunt indeplinite prin acelasit nume. Dupi
cum credemu in Tatild, Fiuld st sf. Duht, totit asemenea
suntem bolezall in numele Tatdlul, Fiului si sf. Duhd,
si dupd cum marturisirea credintel vine Inainte astfellt
st botezulii pecetluesce asentimentullt nosiru si cre-
dinta ndstrd vine in urmdi. (Despre Spiritulit sfant).

Locurile din scripturd despre botezulit in numele
lui lisus nu sunt ceva contraril botfezulul sf. Treim!;
cicl aceste locurl atita insemnare atl, ¢ trebue cine-va
s se boteze cu botezuld instituiti de lisus Chrislos
iar nu numal in numele lul lisus Christos. Exactitea
acestui infelestt alit locurilorlt din scripturda se invede-
réza chiar de lisus Christos; cicl dacid mantuilorult
ar {i infelestt st voittt cit botezultt si se facd numal
in numele lul, atunci n’ar {i poruncitii Apostolilori, si
boteze In numele Tatalui, alti Fiulat siallt sf. Spiritu.

Efectele sf. Botezil.

Efeclele dohéndite prin sf. Botezti sunt: 1) Renazcerey,
adicd nascerea din notisufletesce, dupit care lisus Chris-
tos dice: «Dacd cine-va it se va nasce dinapd s din
spiritit nuw va puté intrae in impérdfica Tui D-deits.
2) Prin botezli omulu se curdiesce, se justificd, se sfin-
tesce st se impacii cu D-dell. Acésta se vede din cu-
vintele Apostolulul Pavel, cand dice: «Pocditi-vé, i
fie care s se boteze in wnumele Lut Iisus Christos
pentru dertarea pdcatelors (Fapta 11.38) Tard Apos-
tolultt Paultt dice. «Zlisus Christos a iubitit biserica
si pe sine sa datit pentric dinsa ca si o sfinféscd
cw spdlare de apd, prin cuvinfulit vielii, ca sd o



206

pue inainte-st plindg de mdrire. neavéndit sbarciturd
si alt-ceva de acestiv felit, ci ca sda fie sfintd si
fma impidtare. (Ele\ D 20.27),

3) Totl cel ce priimescit bolezullt se factt fif al lui
D-dett si membrii af biserice], cicl toll cafi se botéza,
in lisus Cristos se imbracid, adici toll devini unill cu
lisus Christos. '

4) Toll membril bisericel spilindu-se de pécatulnn
stramosescli, se mantesclt de pedepsele vecinice ale
neascultdare! primilorit parin{i si se faci pirtasi viefel
vecinice celel fericite, dupre cum dice Apostoluli Paulii:
«Sielit ne-q mdntuitic e pentru faptele nostre de
dreptate, cave le-cam fdacutit. ci pentrit misericordiea
s, prin balea renascerel, st prin renascered spiri-
tulud sfintit. pe carvel'a varsatit peste noi cit imbel-
sugare prin lisus Christos mdntuitorulit nostrit. ca
fiind ‘indreptaft prin gratic, st ne fucemit moste-
'niim'i ai vietei vecinice, dupre speranfa. (Tit. 115,

;1 Petra 3, 21).

Wecesitatea Botezulul

Omula, creattt dupi chipulit st asem&narea lur D-det,
a fostn destinatt pentru fericire. Prin neascultare s'a
instreinaltt de fa D-dett si a perdut fericirea. D-delt n'a
volllt si nu voesce perderea omului. ci voesce ca fofi
s se mantuiésed si s fie vil. Pentru acésla fiula
unich al lul D-det a luatit naturd omenéscia si a
venitl in lume spre a o readuce la D-delt si fericire.

Mijlocultt de readucere esle renascerea spiritulul prin
aratiea divinid. Acésta gratie nu se dobéndesce de catit
prin botezli si credinfa. Decl nimeni nu se va putea
intorce la fericire in impérifiea lul D-delt. decatlt prin
botez, cum s dislt mal suzt: De nuse va nasce
cine-va din apd. elc. '



207

Dacd dar omuli este destinatii pentru fericire si
dacit acéstd stare nu si-o pote redobéndi de catu prin
botezli, este evideniti cid omulll trebue si priiméscia
neapiraiti botezuly, fie eldt, in virstd inaintatd, {ie copili.
lisus Christos dice: «Ldsafl pruncii sd vind la mine,
cact a unora ca acestio ‘este impdrdgiea lut D-deit».

Istoriea Bisericel ne dovedesce ci chiar din tlmpu-
rile: Apostolice era stabiliti a se boteza nu numal cel
in virstd, cisi pruncii. Acéstd practici sd vede in Bi-
serica ortodox# chiar si pind in diua de asta-dI; ce
esfe si .mal multl, botezarea copiilort existd chiar si
in Bisericile eterodoxe :

Pe lingd cele dise pind aci, desp1e botez, este ne-
cesaril a se aminii sl despre cel ce all murili in
persecutiuni, fird a puté priimi botezulu; cicl daci
biserica a recunoscullt ca membrii si fil al sél chiar
si pe cel ce alt adormitlt inainte de venirea lul lizus
Chmstos pentru credinta lorit in Iisus Christos, care avex
sd -vie, cu atitlt mal multu, bizerica nu péte a nu
recundsce de membril si fil al sél pe'celce att murillt
in timpula gonelort, mirturisindii pe lisus Christos si in-
vatatura sa inaintea omenilorti, cicl acestia att fostit
botezafl in sdngele lorll si au suferitt chinuvile si
mortea prin credinta in Iisus Christos si a invigaturi-
lord sale. Prin urmare el s'alt mantuitl si s’at hotezatn
prin propriuft lorlt sange. Despre acésta atestd insusi
lisus Christos, cand dice : «Ori-cine mé va mirturisi si
neé va recunoésce inaintea omenilord, it voitt marturisi
si el ete. (Mateit 10; 32); Celil ce va voi si se man-
tuiascd, se va pierde; si celd ce se va pierde pentru
mine si pentru Evangelie se va mantui (Mat. 8; 36,
10; 36, 15; 25)

Acesll botezli a fost intelesit de lisus Christos, cand a
disit Apostolilortt si I-a intrebatti: «Pulefi sd vé bofe-



208

zaft cuw botezulwt, cu care mé voiit boteza ett»? (Marcu
10, 38).

Si. Basilitt dice: «Sunl dmeni, cari in lupta
pentru credinta, ait priimitit mortea pentru Chris-
tos; el n ma¥ aittrebuwinta de simbolulit apel pen-
trie mantuirvea lora, fiind botezali prin propriulit
lorit sange (Despre sf. Spiritd, cap. 19).

Cine péte sdvirsi Botezuli?

lisus Christos a dattt Apostolilortt puterea de a bho-
teza. Acésti pulere din {6t vechimea a avut-o nu nu-
mal Apostolil, ¢i si succesoril lor Episcopii si Presvi-
teril. Acésla sec pote vedé din praclica Apostolici co-
prinsd in conslitutiunile Apostolice. Cu téte acestea.
dupre exemplulli diaconulu Filip, in vechime se permi-
tea st diaconilortt de a gavirsi botezulit (Acta 6.5); 8.12;
13.38. In casulit de absoluti necesitate, (in lipsd de
Ipiscopit saii presbiferi), dupre cum atesti Tertulian
(de baplismo cap. 18), cum si alfi pirin{i ai bisericil.
In casuln de imperiosdt necesitate, era permisti chiar si
laleifortt crestinl de a boteza in numele sf. Treime,
cum sc permile chiar si panit asti-di. (Conf. ortod.
R. 102, Ipist. Patriarch. capit. 16). Acésti permi-
siune. Biserica a dat-o negresitlt in virlutea principiulul
stabilitt la taina preoliel, ci preotiea ezle de 2 feluri:
preotica wniversald si preotia speciald scéi miste-
viosa. Si de dre-ce tofi chivestinil ortodoxI sunt mem-
brit ai preotiel universale; de ore-ce ef at priimiti unit
gradit de sfinfenie superiorit celel din vechiulll Asezi-
méntl, lucra ce se pote vedé si dovedi, prin faplull
ca Creslinil intrd In Bizericd, unde oficiézi preofil, ba
une-ort si in altart. fardafi consacrall in freptele e-
rarhice ale preofiel speciale.



Copiil, ne puténdit pronunta si recita articolele sim-
bolulul credinfe! cum era stabilitt din vechime in rin-
duelile bisericel ortodoxe, pentru cel ce venlau la cresti-
nismtl, ef sunt botezatl pe basa mérturisire! credinfel na-
sulul lorti, care ca parinte spiritualll si prin f{aptulii
priimiref copilulul in brate si alli recitirel artic. credinter
isl iea sarcina de a cresce pe noulli fitt spiritualu,
tétd purilatea doctrinel ortodoxe. Prin recilarea arlic.
Simbolulut de citre naslii se péte vedé cit elu garan-
tézd inaintea lui D-det si a omenilorti despre cres-
cerea copilulul in credinta purd a bisericel orfodoxe,
Pentru acésta nasult tot-dé-una trebue sit fie fitt si
membru al Bisericel ortodoxe si nici de cum de alti con-
fesiune si cu atdtu mai pufint nu péte fi necrestin.

Ungerea cu sf. Mirll

Prin Botezil reniscéndu-ne si intrindlt inir'o noud
viéta spirituald a impéritiel Jul D-deti, suntem curd-
ti{fi de pécalulit originalu, inrlrephti st sfintitt. Dar,
precum in viéta naturali a omuluf, dupa ce el a venitll
in lume, are tlebumt& de aert, de lumind, de ajutore,
spre a se desvolta tfreplatlt; totit asa e st in viéfa spi-
rituald. Din momentulil, ce omullt s'a niscutl de susil
prin gratiea divind, nu pote trai si a se desvolta spi-
ritualmente fird ajutorultt gratiet divine. Acésta i1 este
aerulit si lumina si de ea are trebuinfi nu numal
pentru intretinerea nouel viell spirituale, ci si pentru
intdrire si desvoltare treptata. Deci pentru intarivea
darulul [ui D-dett priimitit la botezi se sdvirsesce asupra
celui  botezatti al 2-lea mistertt numitit wngerea cu
sfintul Mivit.

Ungerea cu sf. Mirti este untt mistertt al hisericil cres-
tine ortodoxe, care se siivérsesce prin ungerea cu sf. Mird,

14



219

pirlilor determinate ale corpului celut botezatit si pro-
nun{andit urmdtorele vorbe: «pecetec darului  sf.
Dithiits prin care cellt ce priimesce ungerea dobindesce
pulerile necesare spre a se infari st cresce in viéta
gpiritualii.  Acestt mislertt in scrierile Dir. Bisericei,
porti diferile numirl: une-ori se numesce impuierea
mdinilorit (fapte 8; 16, 17); mal adesea se numesce
ungere, ungere misteriosd, ungerea mdnkuirel,
darulit sf. Duirit, stmbolulit spiritulid, confirma-
tivune, sdvérsive, sigilinlit vicfel etevue, sigiliulit
spuztualu sigilivlit Domnulul.

Instituliea divindg a ungevei cu sf. Mivit. Ca sit
pulem vedé. ci ungerea cu  sf. Mirtt isl are origina
divind, trebue si luam si st intelegem bine locurile
din sl. Scripturd. relalive la acestlt mistert. Intre aceste
locurl se potl cita cele urmitdre: lisus stindt in pi-
ciore dicea cu voce tare:  «Dacd cine-ra inseléza.
s wie la mine si sd bea. Dacd cine-va crede in
mine, rivrt de apda vie vor curge din tnima s,
Prin aceste dise se inlelege spivitulit sfintl, pe care avea
sii-10 priméscd cel ce vorh cxedt, in elt; caclt spirifult
sfintit nu se dedese. de ore-ce lisus nu se glorificase
incit (lon, 7, 37—39). Prin urmare in acesle (isc
trebue sit inlelegemit ci e vorba despre darurile sf
Duhti. cari avealt =i se reverse asupra sufletelort
credinclosilorit.

In faptele Apostolilortt iardst se dice, ci Apostolil,
care eralt la lerusalim. dupa ce au aflatit ca cel din
Samariea priimigerd cuvintulin lul Dumnedett. li-at trimist
pe Petru st pe loan. care ali facutd rugaciuni pentru ei
ca sd priimésci Spiritult sfintii; cdel nu e pogorize
peste nict unulit din ei Spiritulit efint, ci priimisera nu-
mal botezultt in numele Domnulul lisus.

Atunct el sgl-alt pust peste dinsii mdiinile si au
priimitt sfintultt Spiritt (Fapte 8; 14—17).



211

Din acestli loct ali Scripturel se vede cit Apostolil
comunicatt credinciogilortt sfintulit Spiritt nu prin
botezl, ci prin punerea mdinilord, asupra acelora, care
priimiserd botezull; si cd prin acésta punere a méinilortt
le comunicalt dararile sfintulul Spiritit, necesare pentru
ori-cine a priimiti bhotezulii. Tolli de o dald se vede
lamuritli, ci impunerea midinilorit. constitula o lucrare
misteridsd, deosebita de a botezulul. Si daci Apostolii
in tote lucririle lorlt eran inspirati de Duhulit sfint,
urmézi ci acéstd operaliune misteriosi 1si are origina
sa la Dumnedet.

Totl asemenea aflimit despre nisce omeni, pe cari
Apostoluli Paul i-a intrebatii; cu ce botezlt gatt ho-
tezat @ lar el I-alt spusi cd ¢'alt hotezalu cu botezulu
Iui I6n. In urma acestui réspunsit Apostolulu 1-a bote-
zatll in numele lui lisus Christos st in urma puindu-si
madinile peste el, Spiritult sfatlt g'a pogorili peste
dinsit (Fapte 7). Totu apostolulti Paul dice : Acela, care
ne confirmi pe nol cu vol in lisus Christos si care
ne a unsit cu a sa ungere, este insust Dumnedeit si
el ne-a insemnatl cu sigiliuli séi si ne-a dati. ca
arvunit, sfintultt Spiritit in inimile nostre (2 Corint, 1 ;
21—22).

Prin urmare Apostolil sivérsalt acestii misferd prin
punerea miinilora si totlt el in urmi. nu rémane in-
doéla, l'at inlocuitd cu unl semnii. care corespunde
mai bine cu vorba ungere.

Partea wvisibild « acestui wnisferit esle ungerea
in crucislt a membrelor prescrise in ritual. La sivirsirea
acesteltaine avemil a deosebl mai multe lucrurl sianume :

1. Rugiciunea, ce se face inainte de ungere pentru
chiemarea sfintului Spiriti, se facea chiar siin timpulit
Apostolilori, cum vedeml ca a facutl Apostolil Petru
si lon (Acta §: 15).

2) Materiea ungeril este sfintultt Mirti. care-si are



212
origina chiar de la Apostoll, dupre cum sa dist mafl
nainte (I Ion 2, 20; 1T Corint 1; 21- 22). Acésta
ungere materialt e asa de vechle in bisericd, in cit
nimenl nu-I pole fixa o datd posteriord; ceca ce face
ca aclsti ungere st coincidii cu timpurile apostolice.
Pe lingi acésta apostlolil deteseri ordine aspre ca si
se pislreze fradifiunile lortt scrise sat orale. (Timot.
6: 20: 2 Tessal. 2; 15); iar urmasit sciindi focullt
sfinti, ce a incilditit inimile Apostolilorit si credinta lort
pind la morte, nict o dati nu sl-ar fi permisit de a
schimba ceva din rinduelile Aposlolilortt si mal alesit
cele relative la mistere. Alard de acésta, cind scimi
cu citd scrupulositate alt pastratit asedamintele apos-
tolice, nu putemit admite ci acésti schimbare ar fi
ficut-o cineva firi consimliméntullt inlresel bisericl

St daci ar fi tenlatli cineva, s'ar fi ficullt sgomotit
in ol bizerica; tolit asemenea sar fi sciuth timpuly,
dacit biscrica, prin vre-o adunare o ei. ar {i ficula
acéstd schimbare. Afari de acésta infrebuintarca sfin-
tulul mirtt ca substanti de ungere la sivirsirea acestul
misterlt tot-dé-una a fost considerati neoparati, nu
folli asa Inedt si punerca milinilori.

Sinodele ortodoxe, tie particulare {ie ecumenice, cuim e
Sinodulit din Laodiceea (364) si Sinodultt alit I1-lea ecu-
menictt (381) determininda conditiile de admitere a
~unorlt erelict in sinultt Bizericii a holaiftt ca  prii-
miread s se facit prin ungere cu sf. Mirtt (Sinod. 2
ecunt. canon. 7 ; Laodicea C. 7, 48 : Sinod. 6 ecum. c. 95).

Pavintit Bisericit iavasi la siversirea acestul mister,
fach mentiune numal despre ungere, nu si despre pu-
nerea mdainilorit.

Asa Civiln din TerusalimQt are o intrégd omilie con-
sacrali numal spre a explica ungerea cu ¢f. Mira (Omni-
liea 8).

Dacd unil din Parintil Bisericel, prin unele localitity,



213

pe lingd ungere pistrall si punerea mdinilorit. Acésla
o faceall spre a se {ine ore-cum si punerea miinilora
ca usl apostolicti; 1ar in Biserica romino-catolici de
reguld pe lingd ungere se face si punerea mdiinilori.
negresitt pentru acelasi molivil, de sinu mal e nece-
sara — o lucrare {iindit inlocuild prin alta.

Ungerea in crucistt cu sf. Mirit este forte vechie in
Biserica. In secolulit al 1V Parintii Bisericii Ambrosii
si Augustin vorbescii despre ea si explica si scopulil
acestel ungeri, aplicata la diferite parti determinale ale
corpulul umanti. Ce este si mal multd, Ciril din leru-
salim, in mistagogiea sa (3, 4), aratd anume care membre
ale corpulul se pecetluiall: Iruntea, urechile, narile,
pleptull.

Iar sinodultt alit 2-lea (c. 6), sinodulu ala 6 (c. H)
determini ungerea ochilori, a fruntel, a urechilori, a
nérilort, a gurel. Efrem Sirul mentionéza despre ungerea
tutort simturilortt. Cu modulit acesta vedemt civ (6te
organele principale, tote simlurile si tote facultatile su-
fletului sunt luate in consideratiune la acestil mister,
ca tote si se fortifice prin puterea gratiel divine.

Biserica Romel face ungerea. salt cum o nuamesce
ea, confirmatiunea, numal la frante, pe cind Biserica
Ortodoxa are In vedere intréza naturd a omului. Acésti
practica ortodoxd o pastrézd si unele secte orientale, ca
Coptil, Armenil, Tacobifil.

Pronuntarea cuvintelorit: pecetiea davului sf. Duluit,
este hotarita chiar de sinodulul 2-iea ecumenic ¢. 7. unde
s spune ci pe ereticii, care se intorclt la ortodoxie si
mantuire, ii priimimit dupre ceremonialulli si usulit sta-
bilitét; 11 priimima Insemnandu-i, adicd ungéndu-i cu
sfintultc Mira. mal intaia la frunte, apol la ochi, la
narl, la gurd. la urechi, si insemnindu-i dicemi: pecetiea
darulus Dululug sf. Dar cind dice acésta Sinodulu,
nu dice c& holirésce a se dice asa, pentru ca usulll

3 3



214
era deja vechilt si cunoscutu de tofl. si nu se intro-
ducea acum prin decisiunea sinodului. Tolll acésta e
repetild si de Sinodulit alt 6-lea ecumenicit ‘canont 95)

Efectele invisibile ale ungerel cu sf. Mird si
nerepetirea acestui misterd

Lucru de ciipelenie, ce produce ungerea cu sf. Mird,
e comunicarea sf. Spiritht credinciosilorit ce pritnesci
laina. Prin botezlt suntem curdliti de pécattt si pre-
gatitt prin puterea darulul Duhulut efinta: jar prin un-
gerea cu sl MirQt ni se comunicit tote darurile sl Spirita,
necesare pentru viéla spirifuald. (Conf. ortod. part. 1
. 108), dupre cum se vede din faplele Apostolilort
(8; 14, 17).

Darurile sf. Spiritit enumerale de profelulit Isaiea
(cap. XI, 23) st comunicate sulletulul crestini sunt :
Spivitulit intelepciunii si ali infelegerii. Spivitulit
consilinlut si alit tdarier, Spiritulit sciinfei si alit
pictatii. Spiritule tewerii. Dintre aceste darurl. spi-
ritulit intelegernt, spiritultt sciintel si ali consiliulul lu-
minézi si intaresclt voin{a nostrda in bine (Confes. R.
73—80). In acéstd privintd apostolult Ion dice: « Vol
afi priimitic ungerea sfintd gi cundscefi tote lLucrie-
rile. Ungerea ce afi priimitit de la Fiulit lul D-det ré-
mane in vol si mavelfl {rebuinfi de nimeni, ca si vé
invele ; dar fiind-ci acésti ungere veé invald tote lu-
lucrurile si ea e adevéruli. liberlt de ori-ce minciund,
navell de callt s& rémanell in ceca ce vé invata ea.
(I Ién 2; 20, 27). Tolt despre intarirea ce ne da un-
gerea cu sf. Mirl si crescerea in pietale vorbesce si
Apostolultt Paul, cand dice: dcela care ne confirmd
si ne tntdresce pe noi cu vol tn lisus Christos si
care ne unge este D-deit; Eln ne-a insemnall cu si-



215

giliuld s si ne-a dalli ca arvunid sf. Spiriti in ini-
mile ndstre (2 Corint. 1;21:4;30). Ati fost unst la
pieptu, ca justifiea si fie Zaoa (cuirasa) vostri spre
a slinge sagetile cele aprinse ale viclénului (Efes. 6 ;
14, 16).

it pola totir in Iisusit Christosit. care mé intd-
resce (Filip 4; 13). Ungerea cu sl Mirlt nu se repe-
tesce. Cel ce se Iépadi de credinta crestini, pierdit
slarea lortt adeveratd ; st pierdéndit tole darurile st
Spiritli, el nu mal sunt Biserica lul. De aceea dupi
intércerea in sinulli ortodoxiel li se face ungerea cu
sf. Mirti spre a repriimi darurile sf. Spiritli, pierduie
prin renegare.

Daca se unglt impératil, regil si domnii ortodocsi,
acésta nu e o repetire, ci estc uni gradlt superiorit
de comunicare a darurilora sf. Spiritl, pentru indepli-
nirea exira-ordinard a funcliunel inalte, spre a guverna
poporullt crestinesce si in dreptale.

Misterultt ungerit cu sf. Miri in Biserica Ortodoxi
ila pole saversi atitt Episcopull catit si preotulit: atatn
nuamai cit sf. Mirt trebue s fie sinlitu de Episcopt
(Confes. ort. R. 105), cum era si in vechime, conform
canonulut 3 al sinodului 11 din Cartagina, prin
care se holiresce ca preotulll s nu facd santirea Mi-
rulul.

Augustin si Chrisostom nu facti nicl o deosebire inlre
preotli si episcopu in privinia savérsiril taineloru, de
ath numal in privinta hirotoniel, care e reservald
Episcopului; pentru acésta dar si ungerea cu sf. Mirt
o putea si o pote face si preotulu. Acésta se face si
in tole societalile crestine eterodoxe din Orientd, care
all pastratit practica Bisericel mame. din sinulll careia
g'all departata.

Numal Bizerica Romana se abale de la acésta prac-
tica si dreptit al preotulul.



216

Sivérsirea tainel nu e cand se sfintesce mirull, ci
cind se unge cellt botezatit.

Cu tole acestea biserica Romel, adesea sa véduatit
siliti s trimitd preoll spre a sivirsi wngerea. salt confir-
mafiunea, numind pe asemenea preofl ministri extra-
-ordinari.

Dar orl cat de extraordinarl ar fi asemenca preofy,
el nu at mai multu de cat trépla lortt lerarhicd. adica
sunt si réman preotl. Prin faptulll acesta dar Insisi
biserica Romel, revine la spiritulii orlodoxiel, {ard a voi
sit recundscit egalitatea, salt mal bine dist dreptull
preotulul in acésld privinla. Teologii Romel nu sunt
totl de aceeasl pdrere in privinta dreptulul exclusivii
alt episcopului de a savirsi confirmaliunea.

Afara de acésta biserica orlodoxit savérsesce ungerea
cu slintuli mirdt imediat dupi botezir; iar biserica
Romel din secolult al NIl incoa, a separalit botezuln
de confirmaliune, sivérsindi contirmafiunea, pe la vérsla
de 12 ani a celorii botezall, spre a li, diclt el. copilula
in slare de a pricepe ce face. Dar dacd e chestiunea
de pricepere, aluncl lrebue s se amane si botezuly,
dupit a lortt cunoscinti, Praclica 1usd anlicd si cons-
tantd a hisericel ortodoxe a fost si este de a boteza
pe copil de micl si de a savérsi imedial ungerea cu
sfintulac Mirt.

FE.ucharistiea

Fucharistica este misterult, prin care nol crestinil ne
imparlasimit sub forma pdinel si a vinulul cu adevi-
ratull corplt st singe alt Mantuitorului; pentiu ciin acest
mistertt ni se da hrana si béutura necesard mantuirel,
prea curatulll truptt st prea curatullt singe al Domnului
nostru lisus Christos, si impartisindu-ne cu ele ne
unimt cu Insugl isvorull vietel



Lo
—
=1

Pentru acésta biserica de la inceputti, dupa siivérsirea
celoru-l-alte 2 taine precedente, imediat impartisa pe
celu intratit in sinuld el, spre a-i comunica deplini
darurile sfintulul Spiritii, necesare nouel vietl spirituale.
Sinodul din lasi, prin R. 106 din Conf. ortodoxa, a
hotaritit formall ceea ce deja era in practica si cre-
dinfa ecumenicé, cum ci aceslll mistert e superiort
tuturori celorti-l-alte. La savérsirea aceslul misterli nu
e ca la cele-]-alte; cicl acolo materiea intrebuintata re-
méne neschimbald in esenia el; pe cind la eucharistie
painea si vinullt se transubstantiéza in corpulul si sin-
gele Domnulul lisus Christos. In cele-l-alte mistere se
ofera credinciosilori darurile necesare dupre natura
fiecarel taine; iar in eucharistie Domnulit se olerd pe
sine insusi, adica corpulu si singele séu ilu da cre-
dinciogilorit aratindu marea dragoste a sa pentru lume.
dupre cum insusl dice : iMa¥ mare dragoste nu e de
cdatie sa-si pue cineva sufletulie pentru prielcnulin
séit. 51 apol in eucharisliea nol ne unimu cu insuslt
Domnula, care este isvortt si datatort de victa.

Pe lingit acestea eucahristiea e unit sacrificiin realt
adusti lul Dumnedett pentru tota lumea, pentru cel vii
si pentru cel morti (Conf. R, 107, Epistolele Patriarhilort
arl. 14),

Niomele acestui nisterit. — Acestit mistertt se nu-
mesce eucharistic adicd mulfdmire, pentru ca atunci
cand lisus Christos a infiinlati wcesltt mislera si la savér-
sitl cu Apostolil, maiinainte de savérsire a multimitii, a
bine-cuvintata si apoi a datit ucenicilorii sl dicéndn -
luati, mdncafi. etc. Se nwmesce cina cea de taindg;
se numesce cina D-lui (1 Corint, 11. 20).

In constitul. apostolice (C. 11, 57) acésti tainad se nu-
mesce corpulli Domnulul; senumesce sangele lui Christos.
pentru ci sub forma péinit si a vinulul ne Impartdsimi
cu insusl cerpulu si singele Mantuitorulul. Ciprian, in



.)]’\-

epistola cittre Cecilitt (De lapsis-—despre cidull) il nu-
mesce sacramention  calicis  (misteralit  paharuoloy),
dupre malerica infrebuinlati. Sf. Vasile il numesce pa-
harulit bine-cueintarii. dupre modultt sfintivel daru-
rilortt.  Se numesce {mpditdsive salt ciuninecdturd,
penlra cit ne uniml cu lisus Christos. Se numesce
padrudicvieliy, ada mdanbuirie (Constitutiones, 8, 13),
In fine se nuwmesce: Dwmnedeescile, infricosatele
taine, sf. Daruri (Damaschin, Expun. Cred. 4, 13)

Promisiunile lul lisus despre instituirea
Eucharistiefl si institutiea ei divina,

lisus Christos, mal nainte de a aseda misterulit
Eucharistiel, adesea vorbia anunfandt si promiféndi si
realiseze cele anuntate despre acésti tainit; ast-fel dupd ce
saturase multimea prin inmullivea pamnilort, védénd cd
poporultt urmézi dupa elit incotro apuci, voi si le alragd
luarea awminte de a nu tine atdtn de multi la piinea,
cu care el I-a sdluratit: ci sit caute la hrana cea
vecinici. care nu se slrica nict o-dala: «lierati. ca sd
avefi, nw hrana care pere. c¢i pe cea care va ve-
mdne 1w veci, pe care o ra da voud Fiuli, pentri
cd in elit Tatalit a imprimati sigiliudi.,

Cand Iudell spuneait c¢i Moisi le-a dall un semnu
despre misiunea sa divind prin mand. sat piinea ce-
réscd, lisus le-a disti: Moisi nuw v'a datit pdinea din
Cerit, ci Tatalit vé va da adevérata pdine din Cerit.
lar cind el ait cerult ¢t le dea acésla pdine le-a
rézpunsit: Eu sunt pdinea vietil. Acela. care vine la
mine. nu va flamandi, si acela care crede in mine nu
va inseta nict o-data (Ion, 6, 34, 35). Ea sunt piinea
cea vie care s'a pogoritt din Certi. Iudeil diceait inlre
sine: Ore nu e acesta fiulu lui losif, si cum dice ci



219

s'a pogoritlt din certt? lar elit le-a réspunsi ;. Adevéri,
adeverit dic voué, acela care crede in mine are victi
vecinici !

Ex sunt painea vietil. Parintit vostril at mancat
manéd in pustie st alt muritl; dar iati piinea, care g'a
pogoritit din Cerll, ca celi ce va minca dintr’énsa si
nu mord. KU sunt piinea cea vie, care s’a pogoritii
din Cert. Dacd cine-va minancd din acéstd piine, va
trdal In vecl, si painea care elt o voill da, trupulit met
este, pe care f(rebue si-lu dat pentru victa lumel
(Ion 6; 47, 51).

Iudeil audindi aceste cuvinte se intrebat: Cum
pote si-sl dea elll carnea spre méncare ? lar lisus repeti
acésti idee limpede : Adevérlt dictt voue, de nu veli
minca carnea Fiulul omulul si nua vell bé sangele lui,
na veli avé viétd intra vol. Acela, care minincd
carnea mea sl bea singele met are vié{d intru elll si
elt il voiu invia pe el la diua cea din urma. Caicl
carnea mea e adevérald hrand si singele mea adeve-
ratid beéuturd. Acela, care minanci carnea mea si bea
singele met rémine intru mine si el intru el
Dupre cum Taldlt, care m’a trimisit este vilt si elt sunt
vit intru Elt.

Acela, care mé miéninci pe mine, va trii prin rine.
Aicl e piinea, care s'a pogoriti din Cerl. Acésla nu
este ca mana, care a mancat'o pirinlil Vostrii, st care
nu T-a impedecatit de a muri. Acela care maninci
acésta paine va trai in veci (Ion 6, 53 ; 59). Acestea
si altele multe sunt cuvintele prin care lisus promitea
ucenicilorit sél instituirea misterului Eucharistiel,

Dupa ce Domnulil a savérsiti tote; dupi ce a indeplinitit
misiunea sa de profetl si de Impérati, inainte de a
ce aduce pe sine sacrificit pe cruce in loculi mielului
pascallt pentru stergerea pécatelorli lumel, fiind-cu Apos-



220

tolit in Terusalim, Jol inainle de pascele ebraict, a
instituitt misterulit promisti mal inainte.

Fiindi impreunii cu Apostolit la masi si luindl
piainea si bine-cuvéntand-o, lisus Christos, a frintu
st a dalit ucenicilort sél dicend: luall, mdancati, etc.,
st ludndt paharulit a bine-cuvintatli, a multamitit si
a dat ucenicilortt dicéndu : befi dinfru acesta toti ;
cdaci acesta e sangele meit a legel celel nowd, care
se varsa pentri voi si pentrw mulfy, elc. (Mat. 26
26—31).

Prin instituirea acestei taine lisus, in locullt sacri-
{iciulul si altt pagcelul simbolictt din legea vechile, a
instituitl sacrificiultt celt fard de siinge allt legel celel
noi, adicd realult sacrificili, care era preinchipuitt in legea
vechie sub dilerite forme pind la realisare; iar in urma
pe cruce sa data pe sine jertfa indeplinindu-si mi-
siunea de Arhiereil.

Materiea proprie pentru sadvérsirea acestel taine si
serviciuld divind, in timpuld caruia se celebréza

Materiea necesarid penfru sivérsirea euchavistiel este
piinea st vinull, conform practicei constanle si nein-
treruple a Bisericel orfodoxe de la inceputll si pind
adl, si delerminatd de Sinodult ecumenict intrunitl
la lasl prin Confesiunea ortodoxa R, 107.

Piamea trebue s fie de gratt curatli si dospitd. cum
era cea obicinuita pentru mancare la udel i care a
fost intrebuintata la masa de lisus cu ucenicil. Asa a ur-
matit Bigerica ortodoxd. Legea v. Asezamintlt prescriea:
de la a 14-a di séra st pind la a 21-a di séra a
aceleiast luni vell mdanca azimd st s@ nu se afle
n casele vostre aluate in acele 7 dile (Exod 12.
18, 19). lisus a instituili eucharistiea la 13 Nisan, si



la 14 a fost réstignitli; prin urmare 13 Nisan nu co-
respunde cu timpull, cind incepea intrebuintarea azimey ;
decl nu mal rémine nic! o indoiéla ci lisus la cina
cea de taind, a intrebuintatll piinea ordinard, obicnuiti
la masi. :

Afara de acésta, painea intrebuintati se numesce
Artos, adicd paine cu aluath, iar nu azimd, adict
piine fard aluatd. Cum cd piinea se numia Arlos, iar
nu azimos, se vede din Acta Apost. 2,46, 47, 20; 7;
(Corint 10; 16: 10; 21). In timpultt Apostoliclt In tite
dilele se celebra sfinta eucharistie si Ebreil devenifi
crestini se cumeneca in t6te dilele. LEf bine, cum ar
fi faculli el acésta, cind legea le prescriea s manince
azimi numal in cele 7 dile ale pascelui ?

Un alti motivl cit piinea a fost de cea obicinuiti
este cii Biserica ortodoxa a pasfratit acésla cu tota
scrupulosilatea pind astidl. Si dacd DMonolisitil ce se
mal afla astadi intrebuiniéza azimd, ca si Biserica Ro-
mel, acésla se datoresce inovatiunii lortt ca Schisma-
ticl; ciici pe timpultt sinodelorlt ecumenice Armenil nu
infroduseserd azima si comiteall altd abatere, adici nu
intrebuintalt si apd, pentra care sinddele ecamenice le
atrigea atenfiunea. Dacit pe alunci sar fi simfilit in-
troducerea azimei, sinddele n'ar fi trecutit acésta sub
ticere. Biserica Romel a introdusit novatiunea «zinmes
numal si numal spre a se deosebi cu ori-ce preli de
Biserica orlodoxd sianume a introdustt azima de prin
secolult XL

Al doilea elementii necesarit pentru sivérsirea aces-
tel taine este vinult, si all freilea e apa. Iisusla cina
cea de tainit a intrebuintati vind curattt din struguri,
ifar nu vinl artificialit : Befi dintru acesla tofi, ete.,
apol a adiozatl, dicit voue, de acum nu voilt mal
bé din roda vitel pina in dina cind voitt bé cm vol
in impdratica Tatalul met.



B

Biserica tollt astfellt a urmala de la incepulit. dupre
cum  atestd Irinelt in epistolaadeverus haereses (Cartea
V' cap. 2, 3. Ciripriane pistola 63, cilre Cecili. Sinod.
Cartagena can. 46 ete. {olu despre acdsti chestiune
tratézd). Afard de acésta in Palestina era obicinuitil
vinit rosu; decl Isus cu acestit feliv de vint a celebratt
sfinta Cind. Pentru acésta in biserica orlodoxi se pis-
tréza acesti wsi,de si nu fiird exceplie din causa impo-
silitalil de a se gdsi vinQirosu. Negresit vinulil rosu
este celil mal potrivita, penlra ci olerd ochiulul ima-
ginea sangelui lul lisus Cheislos,

Pe linga elementele eucharistice mentionale pind act,
rigurostt ge cere a <e intrehuinta st apa, Motivull intre-
buinfirel apel este pe de o parte ca apa represinti
ceea ce s’a fiacutin la restignirca Dommnulul; ciaci din
cosla impunsi a Mantuilorului a cursit sange si apa; iar
ca motivli secundartt alti aceslul usi, ezle cd In acele
locurt vinulit era de aga naturd si forld, in c¢ilit nu se
pualea infrebuinta netemperatt cu apa. Pe de  alld
parte, tadna acésta representindi fotit ce g'a facutl la
restignirea Domnulul, nu se pole a nu se intrebuinta
apa, din costa cea Tmpunsi a Mantuilorulul  eginda
sange si api. Sinodulit alt VI ecumenica prin can. 62
notézi abaterea Armenilorti. care nu intrebuin{att apa
la celebrarea eucharisliel, si totit o dald pronunid asupra
forit pedépsa de analemi. Asemenea face st sinodulit
din Cartagena (can. 46).

Serviciult divinti. in timpul ciiruia se siivérsesce taina
euchavistiel e liturgiea, care congista din proscomidic.
liturgiea catecimenilorit si liturgica credinciosilorit.

Loculit unde trebue si se savérsésci acestea e Bi-
serica, sfintitd dupre rinduelile stabilite, sa ori-ce locu
pregatitn a nume, unde se afla sfinta masi. satt celn
putin sfinfuld antimist.


us%25c5%25b1.de

o
7

Presenta reald a lui Iisus Christos in eucharistie

La sdvérsirea sfintel eucharistil preotultt si episcopulil
cand sivérsesce sfintirea dararilort pronun(a cuvintele :
Si fa adicd pumea acesta pretiosuli trupit alit
Chistosului téiv; iar ce este in paharulit acesta
prefiosulit sange alit Christosulud téi; prefacénda-le
(transubstantiindu-le) pe dinsele cu Dulvuliv téi
celit sfintit. «Din acesle cuvinte si din cele ce am
véduti cd pronunia lisus, atata cand promitea instituireu
eucharistiel catit si atuncl, cind a instituit-o, t6ta Di-
gerica lul lisus Christos a rémasi deplinll incredintata si
pastréza nestramutalll credinta si convingerea, ci piinea
st vinuldt, ca elemente eucharistice, sunt (ransubstan-
tlate In Insusl corpulit si singele Domnulul nostru lisus
Christos, prin urmare lisus Christos este presinte si
realll in sf. eucharistie. Pentru acésta dupit consecra-
tiunea sat sfintivea darurilorit piinea si vinuld att numail
forma de pédine si de vinQ, in realitate insa ele sunt
insusi cor [)ulu S :angel e lui isus Christos. Si dacit acesle
elemente maleriale is1 pastrézid forma lorit materiali.
biserica ecumenicd a dalll explicatiunea cuvenita in
confesiunea ortodoxi a Orientulul. admisa de sinodulit de
la Tast. cum ci este economiea lul D-dell, ¢t elementele.
de si transubstantiale in corpult si singele Domnulul, ist
pastréza forma materiald, cu scoplt ca sd nu ge sfiésc
credinciosil de la impartisire in casull, cind ar ved¢
carne si sange.

Luteranii recunosct presenta reald a lui lisus Christos
in eucharistie, dar nu in intelesullt ortodoxiei, ¢i cu totuln
altfelti. Et socotescti si creda ca D-deirea Cuvintulai
patrunde substanlele eucharistice a vinulul si a painel,
si in acésta, dupre credinta lorll, std presenfa reala,
numind-o inpanatio satt praesentia per inpana-



99

tionem ; iar nicl de cum cit piinea si vinullt se {ran-
substantiézi in corpulit si singele Domnulul. Dar o ase-
menea leorie si credinli a Luteranilori e cu totult
opusi cuvinlelorit lut lisus Christos si credintel con-
stante a Bisericel ortodoxe; si nu numai a Bisericel or-
lodoxe, dar chiar si a Biscricel schismatice si erelice
a Romel, si a Bisericel Monofolistilor. Cuvintele lul lisus
Christos pronunfate atitiica promisiuni ciitli si in mo-
mentullt instituire! f{ainef, sunt limpedl si precise si
nu mal lasa loctt nimenul de a explica altfelit ches-
liunea presenfel reale. Inovatiunile luferane nu sunt
de citt efectullt necredintel in cuvintele Mantuitorulut
lumel.

Intelesullt  adevératit alit cuvintelor Domnului, din
care intelesit a résiritit imediat credinfa in presenta
reald, a ficullt ca Biserica imedialtl de la nascerea ei
st pistreze acéslit dogmi neallerati. De aceea vedemit
acésti credinfi nu numai in scrierile sfinfilortt Parin{t
din cele mal vecht timpwl s1 pind adl,, ci si In rugi-
ciunile si imnele Bigericel nostre.

Transubstantierea elementelortt eucharistice si réma-
nerea lorit sub aceeast formd e o adeverall taind si
minune. Dar dacd D-deti, ca atolpulernicti, a pululi
face lumea si totltt universult din nimict; daca cu-
vintuli Iul D-delt s’a infrupatit si daca cuvintulit in
lume a savirsitit fapte extraordinare si peste puterile
omenescl. a preficulit apa in vinlt; apol atunct lulii e cu
putinlt ca sit transubslaniieze si elementele eucharis-
tice si s le conserve sub aceeasi forma.

Consecintele presentel reale

Cand lisus dicea ucenicilorfi, ct dacii voeszclt s
aducd roda, si remind intro el cicl corda, care se



225

desparte de tulpind, se usucdi, si numai cea nedesli-
pita de butucult eraduce roda, prin acésta ariita unirea in-
tiuné care trebue si fieintre ellt si ucenicil, si urmasil sl
[n scopull acestel desiavérsite uniri a crestinilorli credin-
ciosl cu lisus Christos, eli ne-a datlt taina sfintel eu-
charistii stabilindit ci, celit ce mdandncda trupulitsén
st bea sdngele séit, petrece intru dinsuliv si vice-
versa. Celit ce mdndncd carnea meda, are vicla
vectnicd. Acésta face unirea desaversitd intre nofcres-
tinif cu lisus Christos si penlru acestilt cuvintll ea se
numesce cuminecdturd sali mpdirtdsive, pentru ca
participamt din natura divind a lal Tisus Christos,
care ca D-dett e unili cu natura nodsira, cum sa ari-
tattt la loculu respectivil.

In eucharistie se alli deplini si intregit corpulit =i
singele Domnulul, adicit inlréga naturi umand anitd
cu natura divinid. Aceste naturi fiind unite inseparabili,
urméza, ci de si corpullt sub forma pdinil se imparte,
dar in fie-care pirticica Tisus Christos e infregit si
neschimbat. De aceea in liturgie, dupi imnulit: <unuld
sfintt» sfintul Agnit despartindu-sein 4 pirtl, Archiereultt
salt preotulun dice: sfdardmd-se si se impuarte, celit ce
sz imparte si nu se despavte; celit ce pururea se
mdnancd st nict odatd nuw se sfirsesce.

Ca consecintd a acestel taine e ca lisus e acelas
in tota lumea ortodoxa. unde se sivérsesce taina eu-
charistiel.

Despre acésta e hotaritu in epistola Patriarchilor ast-
fela: de siln acelasi timpit, sunt multe oficit divine
in totit universulit, cu tote acestea nu sunt mai multe
corpuri ale lul lisus Christos; singurult si acelast
Christos e In adevérit presinte si realt. Corpultt sélt
este unultt s1 singele séa e unulit in (6te Bisericile
particulare ale credinciosilorit, St nu ci corpulit Dom-
nulal, care e In cerd, se pogdérd pe altare, ci piinea

13



226

adust ofrandd, preparaliiseparatit in téte Bizericile. apol -
schimbali si transubstaniiati dupre consecratiune, devine
unult si acelasit corplt cu celu care este in Certt. Cicl
Domnulit fot-dé-una are unulu si acelasit corpu, iar
nu mal mulle si in diferite locurt.

Tatd pentru ce acéstii taind, dupre credinta si con-
vingerea generali, e cea mal minunatd din tole si nu
esle inlelési de catiu prin credintd, iar nu prin rationa-
mentele omenescl (Episl. Pafriarch. art. 17).

Astlelit infelési acéstd taind, urmézi ci pdinea si
vinultt odatd transubslantiate, Iisus e presinte si realu
in eucharistie, nu numal in momentulll comuniciirel
credinciosilorli, cum socotesclt Luleranil, ci alitl inainte
cilt ¢l in urmi, cicl cele transubstaniiate nu-si mai
schimbid natura lortt (Epist. Palriar. arl. 17). Si pentru
acczla insusi Domnult dicea ucenicilorti, ¢id este corpulil
s1 glingele s¢ht chiar inainte de a se impartdsi el: liati
mdancall; acesta e trupuli, ete. Beft dintru acesta
tofi. ele.

Pentra acestti molivit credinciosii se impartisescl
in cursultt anului in caswi de bola spre a fi tol-dé-una
unifl cu lisus Chrislos. Tol din causa aceslel perma-
nenie presenie reale, sivérsimit liturgica celor mal ina-
inle sfinlite, avéndit faina sivérsiti mai inainte, con-
formit can. 22 altt sinodulul altt 6 ecumenictt si alt
sinodulul din Laodiceea.

Ultima  consecin{d a presentel reale constiluesce
pentru adeveratil fit al Bizericil o datorie. Cel ce sunt
adeveratl {it ai Biseriell, acela sunt si il ai lul D-dett
dupre expresiunea lul Ciprian. Ei bine, adeveéralil fif ai
lui D-dett si ai Bisericil in slinta eucharistie adord si
trehue s adore pe insust lisuz Christoz. Nol trebue sa
dim sfintel Eucharistil aceeasl onodre si si o adoramil
ca ¢ cum lizus Christos. care ga réslignilii. a inviald
sl ga suiti la Certi. ar fi inaintea nostrd. cum a {fost




227

cu Apostolii. Magii au adorati pe Domnult fiind in
esle. lerusalimul Va priimitd in triumfli, Apostolil in
muntele Tabora ali ciduti la piminti.

Trimisil Arhiereilortt spre a-li prinde att cidula cu
fala la pamintd, aflindi ci el e Iisus Christos; deci
si crestinitalea 1l adord in sfintele {aine.

Epscopil si Presbiteril sunt singuri in dreptii
de a sidvérsi taina eucharistiel

In timpurile anlice ale Bisericel, si anume in tim-

pulll Apostolicti, t6td puterea era concentrati in mii-
nile apostolilort care asedau preshiter! pe la tote Di-
sericile constiluile de el, spre a ingriji si sivérsi {ote.
Acésta a treculll si la succesoril lort Episcopl. Astfein
dar numal Episcopull pdle sivérsi eucharistiea si nu-
mal preshiterull asedatlt de Episcopli in modl canonictl.
. Acesti drepttt esclusivii si practici constantd a Di-
sericel ortodoxe e hotirdla si prin R. 107 din Conf.
ortodoxi si prin art. 17 Epist. Patriarch: Acéstit pu-
tere sail drepta se vede limpede aritald in scrierie
Parintilor Bigericel: Dionisie, Areopag , Iustin. Tertul, Basil
celit Mare, Chricostom. Ipifania si can. 18. Sinod.
Niceea.

Diaconil nicl-o-datia nait avutit acesltt dreptl; el
att avutlt numal dreptul de a servi pe preotu si
Episcopll In shvérsivea tainel, cum prescrie can. 18
altt Sinod. 1 ecumenicti. Laicii nici-o-datid n'att putulit
avé nu numal acestl drepli, dar nicl chiar dreptuln
de a se impdrldsi singurl in presenta vre-unuia dintre
clericl. Pentru acestll motivl nicl-o-datd, si mal alesi
in timpurile vechi, omenil carl nu erat crestini, ha
incid nicl émenl care se pregatialt pentru bolezit (ca-
tecamen!) nu puleall nici si asisle la serviciulit litor-



223
giclt altt eucharistiel ; acesttt dreptit il avealt numal
Crestinii, adici cel deplintt luminafl prin hotez.

Pentru a se pulé¢ cumineca orl-ce creslinli, trebue
sa fie pregitita. Despre acésti pregatire Apostoluln
Paul dice: «Sd se cercefeze omulit pe sine si apoi
sa manknece din pdine si s bea din palarit; cdck
ort-cine maninct i bea cu nevrednicie, osinda
waniied s¢ bea wnesocotindit frupulie Domnulii.
(I. Corint 28, 29). Prin urmare, celu ce se apropie de
impdrtdsive sii se examineze bine, sit se confeseze sau
sit se marturiséscit si sd postéscd, conform invétaturel
hisericel nostre, coprinsi in epistolele apostolice, scri-
erile Parinlilorit st in marturisirea ortodoxa, R. 107.

Crestinii trebue sd se cuminece sub amin-
dou€ formele

fisus Chirislos insusl ne incredintézi despre adeve-
ralac si practica ortodoxi . cuminecarea crestinilori
suh améndoud formele, prin cuvintele urmétorve: Amini,
aminie dictt voud. de i mdncafy trupulie Fiului
onmdul st befi sangele i, mue cefi aveé vicla
tntirw vol. Acela care wmdaninca trupulic wmett si
bea sdngele meit, are vidla vecinicd st e Uit volit
invia pre clit in diua cea de apol. (Jon 6; 54, Hd).
Afard de acésta, chiar din cuvintele instifuirel acestel
taine. se vede ca lisus Christos a stabilitt. ca impir-
tisivea credinciozilortt si se facd sub amindoué for-
mele, lar nu numal sub o forma: Luafi mdncatl,
dice lisus, acesta este trupuli meit. care se frange
pelnitru voi spre dertarea pécatelori.

Deti dintru acesta tofi: acesta e sdangele meit alit
leget celei noi, care pentru vol st pentru nndfi
se varsa spre iertarea pécatelorit. Ducd Apostolul Paul



Lo
(8%
o]

dice, ca omull intdilt pe sine s& se cerceteze si apol
din pédine si ménance si si bea din paharl, acésla
arati destulit de limpede practica apostolici, care a
rémasti nealteratd si constanti in Biserica Orthodoxd pini
in dilele noéstre. Acésta s’a pizitit in Ortodoxie cu
scumpétate nu numal pentru clericl, ci si pentru tofl
fiif Bisericel, carl sunt membril adevératl al el.

Biserica Romano-catolici se abate de la aceea ce a
stabilitit insusi Domnula si impirtasesce pe credinciosii
laict numai sub forma pdinel, preficéndi eucharistiea
in nisce bulinurl, care nu mal all nici mécart aparenta
de pdine. Acésti inovatiune aiut introdus-o occidentalii
in evuld meditt si at datll nascere la nisce turburari
grozave, care all avutll locli mal cu sémi in Bohemiea
pe timpultt lur Ion Hus.

Eucharistiea e jertfi sall sacrificiti {ir& de singe

Sfanta eucharistie nu numai este o taind, ci e si o jertla
salt sacrificiti, dupre cum se vede chiar din cuvintele
lui Tisus Christos, cind dice: «Péinea pe care o voiit da
ell, este corpull mel, pe care trebue si-li dal pentru
viéta lumil. Toth acésla invéldmu si cundscemit din R.
107 alit Conf. Ortodoxe. lisus Christos dice: «Befl
dintru acesta toti, etc, si cindi sciml cd tiote sacri-
ficille din legea vechie care preinchipuiati pe Iisusi, se
facea penlru lertarea pacatelori poporului, nu mal
rémane nici-o indoiéla ci eucharistiea e unu sacrificiti.
Téte rugiciunile liturgice privitére la sivérsirea acestel
taine o numescl jertfi (sacrificitt). $i cine a pututu
intelege mal bine si mai corectlt spirituld Crestinis-
mulul de cath marii Dascali al lumei, cari ait intoc-
mitl liturgiile Ortodoxiel ?

Singurile deosebiri intre sacrificiile legei vech! si ale



230

Crestinismulul este cd acelea eratt preinchipuilore ale
celul adevératil, ce era si vie; si alii 2-lea, este cd acelea
eralt din animale ce se junghiali si se aduceat jertfa;
iar sacrificiula creslinismulul Ortodoxii e sacrificiti sal
jertfa fard de singe, dupre cum se vede din rugiiciunea
sfintirel Darvurilortt. Acéstd doctrina e profesati de tofa
Biserica Ortodoxi si chiar de scclele eterodoxe, afard de
Protestantismii, care nu recundsce nici o ierfare de
pécate, fiind-cit el sustini predestinativnea.

Despre Penitenta

De si prin botezi omulit s'a spilati de picatull
original, prin ungerea cu sf. Mirii i s'a comunicatit
darurile sf. Duhlt spre a-1 da putere spirituala pentru
progreslt in viéfa crestinéscd si prin eucharistie 1 se
oferd hrana cea cer¢sci unindu-se omula cu lis. Christos,
isvorulit viefel siala darului; totust consecintele peca-
tului originalit persisti in omu si-l dispunt spre pe-
catli. Pentru acésta D-delt in nemadrginita sa bunitate
si labire pentru creatura inleligentd, chipulit si ase-
mcénarea sa, a instituit taina Penitenlel spre a ferr pe
omi de cidere st spre a-li ridica, dacit va cade.

Dupit invierea sa, lisus Christos ardtindu-ze uceni-
cilortt s¢l, le-a distt: «Pace voué» si suflindt asupra
lorit le-a distt: Luaff Duhit sfintti. carora vell leru
pécalele se vorli ferta lort si cirora ve{l {iné, tinute
voru {i.

Din acesle cuvinte se vede limpede ci lisus a data
ucenicilorit putere de a lega si deslega, si prin urmare
a instituitt Peniten{a, ca adeverala taind. Tott acelast
lucru dice Mantuitoruly, cand dice lut Petru: «En itl
voilt da chieile impéritief cerulul; totlt ce vel leza pe
paminta va fi legatit si in Cerurf si tofl ce vel des-




(8]
<o
—

lega pe paminti va fi destegatt si in Cerurl» (Mat.
c. 18 v. 17, 18).

Penitenta a esistatil ca tainid neintreruptit din tim-
pulit Apostolilorli pind in presinte. Acésta se dove-
desce atati din Constitutiile apostolice 2 c. 11, c. 19,
16—38 et sequentes, citlt si din scrierile sfintilorii
Pirinty, ca Ciprian: de lapsis (28, 29), Atanasie: ad-
versus Novatianwm, fragmenti in cap. 5, 213 din scrie-
rea lui Galamidi; Chrisostom (in regulele ascetice. rés-
punsit la Intrebarea 288 si despre preolie cart. I, pag.
77). Asemenea gidsimi invétaturi despre Penitenid la
Tertuliant: de poenitentia cap. 12; Lactantiu : institu-
tio divina 4, 30; Ciril al Ale\andrlel, asupra cap. 20
v. 23 din evmveha lui lon.

Daca lisus a datn puterea de a lega si deslega nu-
mal Apostolilord si efall dat-o succesorilortt lortt Epis-
copil si presbiterl, este evidenin ci acéstd taind nuo
pote sivirsi nimeni de calit Episcopil si presbiteril ca-
nonici si niment altii; tot-de-odati din instituirea aces-
tel taine, ori-cine intelege ci Episcopil si  Presbiterii
sunt organe visibile, prin care se sivérsesce laina; pen-
tru ci cele legate orl deslegate vorli i recunoscute si
in cerli de citre D-deli, care singurli are pulerea de
a lerta. Afard de acestea penitenta nu pote fi celebratit
de catit pentru crestini, care s’ait spilata de pécatalit ori-
ginaltt si prin penitenti n'att si spele de cati gresalele
comise in urméd pentru curdfirea desavérsili a con-
sciinfel. De aceea dice Augustin: Dacd pécatulit a
fostit facutit de unit catecumnenit se spald prin bo-
tezit; iar dacd o fostit fdacutit de wunit botezatit, pé-
catultt se spald prin penitenfd: (De adultis conju-
gibus 11; 16 No. 16).



Conditiunile Penitentel

Cellt ce-si marturizesce pécatele nu pote dobindi
fertarea de citlt numai, daci implinesce urmiltorele con-
ditiunl. I. Penilentulti ¢ se presinte la pirintele scit
spiritualt cu deplinidt pivere de rétt pentru faplele sale,
cu deplinit caintd pentru gresalele comise, simfindu-si
culpabilitatea inaintea lui D-deli.

Fara acestea nu pote fi adeveratd penitentd si nu
pote (i adevératd marturisive, care si aibid efectulu
ferlarel.

Tote acestea constlituescl aceea ce se numesce sdro-
birea intmed, neapirati la penitentit. In intelesulll acesta
sunt dise si cuvintele din Psalmul 50. v 19; inima in-
frinta si wmerita D-deit nu o va urgisi; iar la prof.
Ioll gasimt urmitorele: Intérceti-vé la mine din t6td
mima, in postirl, in lacrimi si In suspine; sfdsiati-vé
inimile, iar nu vesmintele st inlorceti-vé la  D-deul
vostru (toil 10; 13, 13\

lisus Christos, in finli risipitoriy, a datt un exemplu
(1(»1)1 adeverati cimtd a celul ce se intdérce la D-ett
si prin parabola \'dlmsulul si a fariseulul totir ase-
menea a demonstralit caracterulit adevératel ciinle.

Adevérata cainta salt sdrobirea inimel trebue si
isvorasci din iubirea cilre D-deit, piriniele si bine-
ficétorult nostru, iar nu din temerea de pedépsit; cicl
unde este temere nu este iubire adevérati; iar unde
este iubire curati si sfintd, acolo sdrobirea de inima
resulti din simtuld profundd, ci celi ce a gresith, a
supératit pe D-det, s'a faculli nevrednicit de dragostea
sa. Astfeltt alt infelesti peniten{a maril pirintii al Bisericii.
dupre cum se vede din urmitdrele cuvinte ale lut Chris-
los. Dacd al pécituiti, plaingl st suspind, nu pentru ci
vel fi pedepsitit; ciicl acésta nu insemnézi nimiclt; ci



o

pentru-cd al supérati pe D-deullt tén, care e asa de
bunti, care te iubesce asa de multll, care are in inimai
asa de tare mantuirea ta, in catit si pe fiull set unicu
I'a data pentru tine. Iatd de ce tu trebue si plingi si
si suspini cu statornicie; cécl in acésta sti mirlurisirea.
(Chrisostom asupra Epis. a II citre Corint. Omiliea 1V,
pag. 120. Tom. al b, edif. 1868. tradusd de Joli).

2) Hotarirea statornicd de a nu mai gresi. Fird
acéstd hotlirire nu se pote dice ci penitentullt si-a
simiita gravitatea gresalel sale, nicl ci e pitrunsit de
iubire citre D-deti. Fara acéstd holirire nu e cu pulinta
corigerea ; si D-delt voesce corigerea; cicl pentru cori-
gere a instituitli taina acésta, ca omulll si nu piérda
fericirea, pentru care e destinati.

Inainte DMergétoruli dice Fariseilorlt si Saduceilort :
Put de viperd, cine v'a spusit sd fugiti de miniea,
care are s cadd asupra vostra? Faceli dar ro-
durt vrednice de pocdintd. (Mat. 3, 8—8). Iar Apost-
Petru dice Tudeilor: pocditi-vé si vé intdreefi, ca sa
se spele pécatele vostre. (Fapt. 3, 19). Pentru acésta
sf. Vasile dice: Mirturisitor al pécatulul nu este celi ce se
mirginesce a dice: «Am gresitit», si apol rémdine totlt
in pécatl, ci acela, care, dupre cuvintele Psalmistuluy, a
descoperitlt pécatulll si simte aversiune citre eli. De
ce folosu pote fi pentru bolnavi ingrijirile mediculuyi,
dacit el nu se depirtézi de ceea ce este vitimitorn
existentel sale? Asa si lertarea injustifiel ; ea nu ser-
vesce Intru nimiclt aceluia, care comite altd injustitie;
nicl fertarea desfriniril nu servesce aceluia, care per-
sistd in desfrinare. Iconomul desdvérsitil bunit alu vietit
nostre voesce ca celll ce a traitl in pécate, si a promisi
in urmd sd se ridice spre a triai in dreptate, sa sfir-
séscd cu trecutullt, si dupd ce a pécédtuit s& facd in-
ceputt de a se reinoi in viétd. (Coment asupra Isaiea
C. L ¢ o, 14). Ambrosia dice: cd celit ce fuce pe-



204

nitenfd este datorit nuw nwmak sa-st spele pécatele
prin lacrdamli, ci sa-si acopere gresalele trecute prin
fapte bune, ca sd nuw i se mal impute pécatele.
Sed etiam emendationibus fuactis, operire et te-
gere delicta superiora ut non ci imputetir pecca-
fum (de poenitentia 2, 5 No. 35).

Este necesart ca cell ce se milrturisesce sit aibid
credinta in milostivirea lul lisus Christos, cicinumal prin
credinta intr'insultt pote dobindi iertare (IFapt. 10, 43).
Si in nimeni altulti nu e méntuire sub certi, pentru ci nict
unlt nume nu s'a datly, prin care trebue si fim mantuity.

Mirturisirea inaintea duhovniculul e neaparati, pentru
ci el are puterea de a deslega pe penitentl, dupre
cum s'a védult in cele precedente. Sf. Grigorie de
Nisa, prin cuvintele de mai la vale, ne arali insemna-
tatea marturisire! inaintea parinteluf spiritualii: « Vér-
sati lacrdmi snark si wmulle inainfea mea, si e
insu-mi voidt pldange cu vol. Luafl ca pe unit pa-
rinte de incredere st asociatte aliv intristarit vostre
peuntt ministrw alit bisericei. flinistrulit se intris-
téza de pécatuln fiudul séit, dupre cum s'a intiris-
tatit Iacob la vederea hainel finlni séit losif. Suiteli
datort deci st comptati mai muln pe acela. care vea
ndascutitedatre D-ded decatu peaceia, cavi v'attndascutit
trupesce. Descoperiti-i cu indirdsncélda secretele cele
wmart ale wvostre, descoperiti-i tainele inimes, cuin
descopere bolnavulit unui medicit vanile cele secrete,
st eltt va purta grija de sdandtatea vostrd (Omiliea
asupra celorit ce judecit pe alfil mal aspra).

Partea visibild si efectele invisibile ale penitentei

Un fitt adevérattt altt Bisericei ortodoxe, dacit a facutn
vre-o gresala, se simte sdrobitt morahmente, siin pa-




1o
e
o9 ¢

rerea sa de rél pentru gresala sdvérsiti, avéndll cre-
dinta puternicd in lisus si deplind sperantd spre a
dobindi iertarea, vine a-si mérturisi pécatulit inaintea
duhovnicului, promiténdit solemntt si legindu-se ci nu
va mal gresi. lar duhovnicula ilu deslégd iertindu-i
pécatulti in numele lui D-det. DMarturisirea si desle-
garea forméza partea visibila a penitentel. Cuvintele
ce se pronuntd in acéstid privintd sunt: «Iiule Doni-
nultt st Dummnedeit Iisus Christos sd-{i ierte tdle
pécatele; iar eit nevredniculit, prin puterea ce 'mi
sa datit, te dert si te deslegit de pécatele tale, in
numele Tatdalui, alit Fiului st alit sfintulud Duli,
amints.

Din cele dise mal susl resultd, cd omului ciduti
i se da iertare de pecale si Indreptare, se impaca cu
Dumnedet, se scapd de pedepsele vecinice. (Ion, 20 ;
23 ete).

Despre efectele penitentel, iatd ce dice sfintult Vasile :
«Celit ce Sa patattt prin vre-unit pécatit, de si in
presinte elit ist plerde puritatea, cu tole acestea 1
e lipsitit de speranfe de a se curdfi intr'o di prin
penitenfd (Coment. asupra lul Isaiea 14; 20). Dacd
descoperimit pécatulit prin mdriurisive, 1ol facenit
din elit o trestie uscatd, ce se pole distruge prin
foculit curdtitorit (Ibidem. 19, 18). lar sfintulit Chri-
scstom dice: «Cdand nisce fit aducit ofensd unul
principe, unit omit wmare aliv statuwlui; pdrintii
lovdl firesct sunt in imposibilitate de a-i da ajutorii
dar preotuliv desarmcza de mdnie adesea nu pre
wunit principe sait pe unui omi mare de pe pdminti,
ci pre insusi Dumnedeit, cdind este iritatit prin
faptele ndstre. (Tract. despre preotie cart. IIl. pag. 80
din 1882). Toti asemenea dice siintulit Chrisostom
in Omiliea a Il despre penitentd ciatre poporulit din
Antiochiea: «Al pécituiti; intra In biserica si spala-ti



pecalele. La fiecare cidere pe piata publica, vol ve
sculall; tol asemenea, de cile orl pécétuill, pocilifi-ve,
nu veé desperali; dacid peciatuill a doua orid, pociifi-ve
irrdsl. ca nu cum-va prin nagligenti si pierdetf cu
totultt speranta bunuritorit promise. Ve aflafl in adinci
bétrinele si a-iI picituill; intrafl in biserici si pocai-
fi-vé; cicl acésta este un ogpiciti, nu e tribunalii; in
Biserici nu se apiicit tortura, ci se di deslegare de
pécate.

Puterea darulul Iul D-delt in peniten{i produce asa
de mari efecte, in ciitii nu e nict o grésali, care <
nu se lerte, ciicl insusi Domnullt dice: «N'am venitl si
ciitemit pe cei drepii, ci pe cel pécittost; cel sinilosi
n'ait trebuintit de doctorii». (Mateit). Catit de mare a
fost pécatultt Il Petrun prin lepidarea de Domnuld,
totusi a dobinditll Tertarea.

Dacd dicemlt si marturisimit cd pdéeatele contra
sfintulul Spiritlt, nu se iértd, acésta nu privesce darulu
lui D-den. ci privesce pe omullt cidulit in aceste pe-
cale; cicl dacid el recundsce si se intorce la adevert,
dobindesce lertarea. Numaf indidritniciea omulul inco-
rigibiltt face imposibild lertarea. Pentra acésla biserica a
scosit din sinulli eI si a condamnatit pe novatieni,
carl negatt pulerea de fertare pentru cel ciidutl de la
credintd, dar in urmid sait pociita.

Epitimiile, insemnarea si scopuld lorii

Pentru greselele facute de unit membru alit Bisericel
sinodlutt ali 6-lea ecumenicli prescrie, ci trebue a se
da pedepse. Pedepsele prescrise se numesclt epitimil.
Prin canonulu 102. mentionatullt sinod di instructiile
necesare cum f{rebue si procédi duhovniculi cind
impune epitimiile, dicéndit ci trebue si se abd in



on7

vedere indrepfarea celul ce a gresitl, indreplindu o
deosebitd atentiune asupra persénel, dacd voesce in-
dreptarea sall nu, se interesézi de starea si pelrece-
rea sa In rele. Attt din citatula canonlt citit si din
cuvintele Domnulul, citate mai ’nainte: cirora vell
ferta pécatele etc., se vede cd Biserica are dreptuli de
a impune pedepse celorll cidufl in pécate. Ce este si mai
multl, chiar Apostolif alt impust pedepse, cum vedemi
ci a facutll Apostolul Paulit cu vinovatuli din Corinti.
pe care I'a scosi din Bisericd si a porunciti sa fie
datti afara.

Acest dreptlt 1-a mostenitli Episcopil si preolil pina
adi. Scopulll acestorti pedepse este de a corige si a
intérce la viétd bund pe cei pierduti. De aceea dreptulit
in cestiune nu este ceva, care vatama pe {ii Bizericii.
pentru cd Domnull pedepsesce pe totd fiuli pe care
ilt iubesce.

Acésta e Insemnarea si scopult epitimitlora spirituale.

Acestlt scopll st insemnare a epitimiilorit le att in
vedere toll parintii Bisericel; si Sinddele in tdéte pres-
criptiunile lora totl acesti scopl ilit urmirescit. Avén-
du-se acésta in vedere, nimeni nu trebue si infelégd
rétt epitimiile si sd@ nu considere ofictulit duhocie-
cilortt ca unit tribunclit, care condamnd ca s
dea satisfuctie dreptatii luk D-deit, a cdrul lege a
calcat-o celit ce a gresitit.

Cele mai cbicinuite epitimil ce se impun celort
cadull In gresala sunt: postulu extraordinara. indato-
rivea de a asista la serviciull divind, rugiciunea acasa
unitd cn matanit (plecarea genuchilor). impartirea
milosleniel, oprirea de a se comunica cu sliniele taine
pentru unit timpu Ore-care.

Acestea insd nu sunt pedepse in intelesulli unei ju-
decatl sal condamnarl pe care le va da dreptult jude-~
catortt la judecata universald; caci daca ar fi nisce



o

pedepse in intelesullt de mal susi. atunci pentru ace-
lagt fapth s'ar pedepsi de 2 orl cell vinovatu. Opi-
niunea de pedépsit o profesézit numal Biserica Romel,
iar Biserica Ortodoxi nu admite de cath scopuli de
corigere.

Epitiniile dar nefiindii pedepse peniru satisfacerea
Justitier lut D-ded, ci fiindil numal mijloce de corigere,
mijloce parintescl, ele pot fi mirite salt micsorate, sal
chiar si reduse cu totulit. dupre starea celul ce are
{rebuini{i de indreptare. Dacd epitiniile ar fi pedepse
in t6ti puterea cuvéntulul, ele nu sar puté schimba;
cicl justitiea ar trebul saftisfaculii cu ori-ce pretl.

Pentru acestlt motiviy, indulgentele ce da Biserica .
Romel. pentrulerfarea pécatelorit, de sine cadl si wat
nici-o rafiune; cicl ele se dalt fird a se avé in vedere
indreplarea unul crestint, ¢ numal pur si simpla se
da Yertare celor ciidull in gresale.

Despre Masla

lisus Christos a venitlt in lume penfra ridicarea si
mantuirea omulul. De aceea a dalii Bisericel sale {ote
mijlocele necesare pentru ajungerea aceslui scopli. Nu
numal acésta, ¢ Mantuitorulit dandu inzemnpitale nu
numail sufletulul wmant. ¢i si corpulul, care e unilit in-
timit cu sufletulll s1 prin care sufletulli siivérsesce faptele
sale, a daltt Bisericel si laina masluiul, adicit ungerea
cu unt-de-lemmit sfinfitt pentru  timaduairea  corpulul

Acestnt scopit alti misterului se vede din cuvintulit,
Apostolului lacob: «Dacd cine-va iintre vol este bol-
aavit sa chieme pe DPreotit Biscricel sd se vofe
pentru elii. ungéndu-lit e untit de lemnit in -
mele Domnului. Si rugdchunea credintet va nidniui
pe celit boluavie. Dowmndit il va vidica pe clit, si de
va fi facutio pécate se vor Terta Iui» (Iacob H. 1.4



Origina divind a acestui misterii

Din cuvintele Apostoluluj, citate mal susui, se vede ci
Apostolultl vorbesce, despre ungerea cu untit de lemnu
sfin(itt, nu ca despre ce-va care se infiinfa acum, ci
despre undt lucru sall taind cunoscutd tuturorl cresti-
nilort Bisericel ce pistorfa elu. Si dacd masluli nu
este Instituitl prin disele Apostolulm sl era cunoscutl
si praclicatit de Biserici in tlmpulu apostohcu acésta
insemnézd cd elt isi are origina de la insusi Domnulu
lisus Christos, care dupre afirmatiunea Apostolului
multe a facutit si a invatatd, dar nu téte sati scrisi
(Ion 9. 22). Nu se pote admile nici intr'uni chlpu
cd Apostolii alt instituitll acéstd taind; cici el nimich
nu invé{al de la sine. Dacd insust lisus Christos dicea, ca
el de la sine nimiclt nu dice si nu invatd, ci precum ii
spune lul Tatalii; dar Apostolil, care si-alt datu viéta
pentru invétatura Domnului, ar fi pututd ére si invete
si sd Instituiéscd ce-va de la sine fard s& fi priimitu
de la lisus Christos? Acésta dovedesce originea si in-
stitutiunea divind a maslului ortodoxi.

Caracterulit de misterti alt maslulutse vede si din cu-

~vintele Apostolulul. cind dice: «Si de va fi facutit pécate

se vor derta lLul, pentrw cit unde se inmullesce peé-
catele se mmulfesc si darul; iar daruli D(i’oescu
prin mistere se comunicd suﬂeteloru crescine». Si
dacd se iértid pecatele, este evidentt cii se” comunici
darult, si prin acésta se dovedesce ca actulit sfintu
care s'a sdvérsitt esle o taina.

Apostoluli Tacob dice despre acéstd taind, cd ea
trebue a fi savirsita la orf-ce holnavi. Dacit dar masluln
trebue savérzita la ori-ce bolnavii. nimenl nu este
indreptititit de a interpreta in sodit protestantit cu-
vintele Aposfolulul, cum cit Apostoluln ar avé iIn



246

vedere vre-unlt medicamenti, cind vorbesce despre
ungerca cu untit de lemnu sfintitt; céiicl unt medica-
mentit nu pote sit fie proprit pentru tote bolele. Afard
de aceésta, aci nu péte fi vorba de rugiciune ca si se
facd o minune pentra celd bolnavii; cicl minunea ar
consista numal in timdduirea de bold, iar nu si in
Tertarca pecatelord.

In intelesulit celort de mal sustt gisimt de acordit
st Invélatura Parintilorti Bisericel. Sf. 16n Crisostom dice
«Puterea Parintilorn dupre naturd n'ar pulé si apere
de morle nict de bole; dar puterea preofilorit de
multe ol a mantuitd sufletele holnavilort de morte sat
intrebuintandit pedépsa meritatd asupra unora, salt apa-
randa pe aliif de cader! funeste. Siacésta nu numal din
eficacitatea consiliilortt si a indemnurilor lorit, ci si
prin puterea rugiciunilorit loril. Preotil nu Iérti pécatele
numai in misterulit renascerel. ci si dupd botezil.
Agculta acésta mirturie a Apostolulul Tacob : «De este
cine-va bolnavit intre voi sd chieme pe Preolit Bi-
sericel s se roge pentri dénsulit, ungéndu-lic cu
wntit-de-lemnit i aemele Domnulul, st rugdaciunea
credinfet va mdantui pe celit bolnavit si D-cleit ilit
va scula ; st dacd « facutit pécate se vortt lerta
[1tf. (Tract. despre Preolie, pag. 80 din 1882).

Din cuvintele de mal sustt infelege orl cine ¢ ad
nu e vorba de citt despre taina St Maslu.

Victor din Antiochiea (secolultt V) dice: <«Unti-de-
femnulit vindecd bholele si produce lumind si bucurie;
untii-de-lemnulit intrebuintatit peniru ungere denotd
bunitatea lni D-det, vindecarea bolelorn, luminarea
inimel; cacl rugaciunea face toltt dupre cum scie fie-
care, si untii-de-lemnulit nu este altii-ceva de ciln
simbolultt lucrulul ce se faces.

Maslulie sali ungerea  cu untii-de-lemnit sfintitn, ca
taind, existd nu numal in Biservica Orlodoxd, ci st in



241

Biserica Romel, si nu numai in Biserica Romel, dar
chiar si la Nestorien! si Monofisiti, cari at esitu din
sinula Ortodoxief incd din secolult alii V-lea, fiind
exclusi de conciliul ala Il-lea si alu IV-lea ecu-
menicll. Din aceste date istorice se péte convinge orf-
cine despre origina divind si antici a tainel Maslulux

Cul se péte sdvérsi Masluld si cine-lii péte sivérsi?

Din cuvintele apostolului Iacob, citate mai susii, se vede
lamurita ca Masluli trebue sdvésitit numai pentru hol-
navi, pentru omeni in suferinfe, in infirmititi, si nu
numal pentru bolnavi de morte, cum se face in Biserlea
Romano-Catolicd. Romano-Catolicil de prin secoluiit alit
Nll-lea g’att abitutt de la practica constanti a Orlo-
doxiel si in privinta Maslului; cdcl alt inceputit a si-
vérst acéstd {aind numal la cel ce sunt in agonie de
morte, din care causidt at si numill taina acésta «in-
gerea extremd».

Intru cattt privesce intrebarea: Cine pote sdvirsi
acestd taindg ? Putemi réspunde cu cuvintele Aposto-
Iului lacob: sd clieme pe preutii Bisivicer, etc. Dacit
Apostolullt dice si chieme pe preotil Bisericel, nea-
pirati se Intelege, ci preotil at dreptulit de a si-
vérsi acéstd taind. Cu tote acestea, nu se pote afirma
cd numal e, nu si Archiereil, att acestit dreptit ; pen-
tru-cd este principiulit stabilitt in Biserica Orlodoxa,
cid Arhiereultt pote sivérsi tite tainele. chiar si pe
acelea, ce nu le péte sidvérsi preotult. Iar dacd Ar-
chiereull nu ija parte la unt DMaslu, acésta provine
de acolo, cd elit e In imposihilitate de a lua parte la
tote casurile holnavilor, fiind ocupatti ca afacerile ad-
ministratiunel eparchiale.

In privinta Maslalul, Biserica nu determind No. preo-

16



242

tilortt ce trebue sit ia parte la savérsirea Iul. Cu tote
acestea fiindl-cd Apostolulul lacob a distt si chieme pe
preoti, iar nu pe preotit, in praclica Bisericel Orlodoxe,
s'a wrmallt ca st fie 7 satt celt putinit 3 preoll, cand
sc siivérsesce maslulli; iar in cas(t de necesilate pote
sitvérsl taina maslulul chiar si und singur preot.

Bigerica 1lowmecl impune ca Episcopulll ¢i sfin{ésci
untulit-de-lemnu, cu care preolull trebue si ungit pe
celit bolnavii. Dar din cele precedente se pole vedé
cit acésti dispositiune a Bisericel Romano-Calolice, e
ce-va arbilrartt si neinlemeiati pe doctrina Apostolicit.

Partea visibila « Maslulul. Ungerea cu unt-de=
lemnt sfinfitt @ membrelori celul bolnavit conform
prescriptiunilortt rituale si rugiclunea  sévérsitorului
care incepe asl-felii: Parinte sfinte, doctorulit sullele-
lorit st ala trupurilorit nostre . . . ., acesglea con-
slitueselt partea visibili a siversivel maslulul. Negresit,
rugacitnea penfra bolnavi nare de scopit de a-la face
sionuomad mord nick-odati ¢l g3 triddesed In limitele
delenminate pentru vicla omulul, dupre cum va vol
D-delt dupre suprema sa infelepciune.

Partece  invisibila la Maslu este Tierlarea péca-
telora. Bolnavuld nu ezle in stare de a-si marturisi
tote peealele din causa slibiciunel si a corpului si a
netinerel de minte: penlrn accésta. preofii toll stait in
piciore lingd bolnavi si ge rogd lul D-delt In numele
intregel Bisericl, ca D-delt sa aibi mild de celu ce se
aila in suferinfe si si-1 daruicsed lerfare de gresalele
faeute.

In privinla celorit cincl taine. despre care s'a vorbitu
pind aci, pulemi obzerva cit prin bolezil, prin unge-
rea cu sf. Mirtt st prin cuminecitura omullt inird in
sinult Bisericel. e intaresce si progres¢zi in viéla pidsi
a Evancheliel pentru dobendirea fericirel. promizd celorn
buni; iar prin penitentd si ungerea cu unt-de-lemnu



245

sfintith se oferd omulal mijlocele si remediile necesare,
unele pentru tamiduirea de bolele sufletesci, iar altele
peniru tamiduirea atatt de bolele (rupesci citit si de
cele suflelesc. '

Cisdtoriea sal nunta

Nunta este taina Bisericel Orlodoxe, prin care bir-
batuluf si femelel, unifl in viéla conjugald,li se comu-
nicii gratiea divini pentru \1etunea lorti impreund in
,Atmtulu adeveratelorti invetiturl crestinesci st penlru
dobindirea de {il si membri adevérail al Bisericel.

Ciaszlloriea este mnnmpune dlvma, ca lege pusdt in
natura fiinfei omenescl; dar este si tainit a legii celd
noi a crestinismulul, D-dett a creallt pe omu dupre
chipultt si aseminarea sa, birbatli si femee; I-a bino-
covintal si le-a disti: crescefi si vé dnmadltiti st wm-
plefi toti pdamintuli. (Y(Lcele 1; 27, 28) Chiar st
dupd caderca in gresali D-del a bine cuvintatlt pe
Koe si pe fiii séi si le-a disti: Crescelt si u’ -
fitt st wmplefi pamintulit. (Facere 9; 1,

lizuz Christos a luatti parte la nunta din Cana st
chiar a facuttt prima sa minune la acésld nunty, ard-
t&nda et cu volea sa se [ace unirea intre hiwbalu st fe-
mee. (Ion 2: 1. sequentes). Apostoluli Paul in Epis-
tola I ciitre Corintent dice: «Bdrbatuli w'a fost creatit
peitrie femee, ci femeea pentrw barbatn. Cu tote
acestea, nici barbatuli fdvd femee. nici fewneea farda
barbatit g este in Domnuli nostirw,; cdcl dupie
cum feineea « fostet scosa din barbati. totin asa si

warbatulit se nasce din femee, si tehulit vine de la
D-deirr (1 Coxmt 11: 9, 11; 19) In Epiztola catre Ti-
moteilt (cap. 4: 1—3) \po%olulu Paul muztrd azpra pe
celce def‘.nua C d:;itOheu saununlo. O muliime de sectanti



244

ca: Gnosticil, Manicheil si scolele de filosoff pigini al
- combittutlt céisiitoriea ; dar contra acestora s’all ridicati
cu putere Parintil Bisericel: Ireneli, Clement Alexan-
drinul, Chrisostom, efc.

Cisitloriea, din causa sensualitiitif multora, de si in-
stitutiune divina cu Inalti deslinatiune penfru pro-
pagarea si conservarea a omulul, ciduse de la iniliimea
scopulul determinatit de Creatorula lumerl; pentru acésta
Mantuitorult Christost a instituit-o ca taina in sinuli
Bisericel sale. Barbatulit si femelea in Bisericd, unill in
fata Disericel, priimescii dartt de susit prin hine-cuvin-
tarea pistorulul.

Partea visibild la cisitorie e declaratiunea sotilorq,
ficutd inaintea Bisericel sali inaintea oficiului starit civile
sl bine-cuvintarea solemnd a legilurel conjugale, siveér-
sitd de preotulll sivérsitort al tainel, cind le pune cu-
nuniile in numele s Treiml si pronun{d rugiciunea:
«DDémne D-deullt nostru, cu mirire st cu ondre incu-
nunézi-i pe dinsif». lar partea inwvisibild a tainel e
darullt celit nevedutlt alit lui D-det, care se comunicit
sotilori si care face din acéstd unire imaginea unirel
lul lisus Christos cu Biserica.

Darulii uY D-dett, comunicatii sofilor, sfinfesce legi-
tura lor. inaltii si purifici dragostea ce-1 unesce, fa-
cénd-o spirituali; din care causit Apostoluli dice: « Ceisd-
toriea la tofi sa fie venerabild» (Ebrel. 13, &),

Sf. Ton Crisostom despre unirea conjugald dice: «Estfe
o unire spirituald si o nascere spirityald.. wnire
care nit mai este nicl din patimd, nici din corpit.
ci este cu fotulit spiritucld, pentru cda sufletulit se
unesce cu D-deit. printr'o legaturd mnespusd, pe
carec numai D-deit o cunosce. si celit ce rémdne
unitit c Domnulie este acelasit spiritit cu elits (I
Corint. 6, 17).

Gratiea divind, comunicatii sofilortt prin bine-cuvén-



245

tarea cununiei lor, le di puteri suficiente pentru impli-
nirea luturor datoriilori lor reciproce. Aceste datoril.
spre a puté fi indeplinite, de multe orl trect peste
puterile naturale ale omulul in diferite imprejuriri ale
vietil. Cu tole acestea sofil prin darulu Iui D-delt
devinl atatu de puternici, in catt mergi pindt la sacri-
ficiuln unuia pentru altulit si pentru fit lor, pe carl i
cresct membril folositor! societitil.

Caracterele ciisatoriel crestine sunt: unitatea si indi-
solubilitatea, carl facu ca ciasitoriea si fie in adeveru
taing, 1ar nu contractl, care sii se péti desfiinfa sau
resgilia, ca orl ce invoiéla,

Chirotoniea saili Preotiea

Sub numele de Preotie sati Chirotonie infelegemi
taina Bisericel Ortodoxe, care se siivérsesce prin punerea
mainilora Episcopulul satt a Archiereulul si rugiciunea
ce pronun{id savérsitorulll tainel d'asupra capulul celui
alesi pentru hirotonie.

Punerea mainilorti si rugiciunea, sivérsite de Arhie-
relt sall Episcopl, se facl pentru chiemarea darulul
nevedutu alt luf D-dett, ca sit sfintéscit in gradele ierar-
chiel bisericesci pe cel alesi pentru indeplinirea dato-
riilortt misiunel pastorale. Din réspunsulit 109 ala con-
fesiunel ortodoxe sidin articolulit 10 alti Epistolel Patriar-
chilori, tote intemeiale pe sfinta Scripturd, se vede
limpede, ci Iisus Christos a asedatlt taina hirotoniel
in Biserica Sa, adicd a sfintittt invé{itorl si conducatori
spirituali si savérsitorf al faineloru.

Dintre wucenicii s&i lisus a alesli 12, pe care I-a
numilt Apostoll si le-a datit pulerea de a boteza si
invéta popodrele in numele Tatdlui si ala Fiulul si al
sfintulul  Spiritan {Mat. 28, 18, 19); a suflata asupra



246

lor si le-a disit: «luali dulur sfinti, cdrora veli
ierta pécatele etc.» (Ion 20, 21, 23), lisus a datit acéstd
putere nu numal Apostolilor, ci si succesorilorit lortl.
Acésta se pote vedé din cuvintele lut lisus  Chrislos:
«latc eit cw vol sunt pina la sfirsitulit vécului>
(Mat. 28, 20); pentru cd sciea Mintaitorulit si despie
sine, c¢i este I'iult luf D-dell consubstantiali si elern,
si despre Apostoll, cii nu vor trai in decursulll tulurortt
vécurilort; prin urmare cuvintele sustt cilate nau
.altt intelesit de catit ci pulerea datld Apostolilorit era
si penfru succesoril lor neintrerup{i ciat va [i lumea.

Pentru acésta Apostolultt Paul dice : <« Acele « dati
pe unit Apostolt, pe unit Profeti. pe altii Lnvan-
gelisti. iar pe alfii Pastort si Invéfatori (Efes. 4, 11).

Pre lingi acestea Iisus a pust indatorire tuturort
celort ce vortt crede si vorlt urma invelilurel evan-
geliel sale, ca s asculle si sd ge supue celorlt ase-
dall de elit pentru conducerea spirituald, diccénda: <« decla
care, v¢ asculta pre voi. pre mine meé asculta : iar
acela. care se Iépdda de vot, se Iépada de mine si
de celit ce wa trimisit pre mine». (Luca 10; 16)

Apostolit, cart att auditt cuvintulit de la insusi 3an-
tuituralts, att infelestt mal bine de citd ori-cine teme-
lica in\'et,atulu lui lisus Cluizlos. Asemenca sl succe-
soril imediall al Apostolilorti. adica Parintii Apostolici,
att fostu cei mail de aprope discipoll ai Apostolilora,
sioat foslit instruitt in modulit celit mai corectit in
principiile doclrinel crestine. fiind pusi in positiune de
a intelege si invelitura Domnulul si a o esplica ast-
felu. cum a voitl insusi Domnulit nostru lisus Christos.

De accea Apostolii. dupre invefatura Domnulul, nu
numal at fundath B'seric] adici comunitali crestine,
ci ait si sfintitt preotl. dmcom si Epizcopt in ori-ce
loclt se simtia nebumta de pa:ton sufletescl, cum se
vede in Faple 14; 23: «si orinduindu-le preshiters



[§]
=1

pe la Biserici, rugandu-se cu postirf, -att incredintata
Domnului, in care ait credutti». lar celorli asedall in
acésti misiune, Apostolii le dicealt: «Dreptit aceea luati
aminle de vol st de tétd turma, intru care Duhulll
Sfintt via pustt Episcopi, s pastoritl Biserica lui D-det,
pe care a cdstigat-o cu scumpt singele séli». (Fapte
20; 21). Apostolif nu numal sfintialt Episcopi si pres-
biter], c¢i chiar si acestora le punealt obligaliunca de
a sfinti si el pe altii prin punerea minilorti: «Penlru
acésta te-am ldsatti in Crela, ca sii indreptezi cele ce
lipsescit si sd orinduescl Lpiscopi in fie-care orasu,
precum t{i-am poruncitli». (Titu 1; 3). Mdinile in grab
pe nimeni s& nu-{i pul. (I Timoteit, 5; 29). Apostolil
alt asedalt mai mulfi Episcopi: pe Apostoiullt Tacob
la lerusalim, pe Ignafili la Antiochiea. pe Titu in Creta.
pe Policarp in Smirna, pe Papia la lerapole, pe Cle-
mente la Roma, etc., punéndu-le obligatiunea ca =i el
sd hirotoniséscd pre altif, dupre cum sa veédull din
cuvintele citate mai susit.

Treptele sali gradele Ierarchiel

Sectele protestante, despartindu-se din sinultt Dise-
ricei Romano-Catolice si din acéstit causii pizlrindul
o neimpecati urd, a ajunst la o mai mare rilacire
de catii Biserica, din sinullt cérefa at esili. Pentru
acésta Protestantil nu recunoscit si nu admitli nici
unt gradit lerarchiclt. Fie-care dinire hétrani pota
deveni Puastores. Pe presbiterf it conzideri ca hé-
trani, ca orf-ce bélrint. Din acésti causidt Protes-
tantil, cu tote nuantele lortt in traducerile Scripturel.
ficute de el nu inlrebuintézi de catu cuvintulit hé-
frantt. acolo unde in textult originalt gisescu cu-
vintullt grecesctt =zs:3%9=:s5z Din cele ce vom ardta mat



243

josli, se va vedé limpede si deplinii, ci Ierarchiea Bisericel
crestine a existalit de la incepullt si ca protestantit in
acéstd privintd, ca si in tote cele-l-alte eresil safi aba-
terl ale lor, se alld intro desavérsity erdre. Dacd in
noulll Testamentli de multe orl se gasesce cuvintulit
presbitertt inlrebuintatit spre a designa atath pe pres-
biteril proprit disi, catii si pe Episcopl si chiar pe
Apostoll, acésta nu insemnézi cd exista numal pres-
biteratulli; ciicl de sar admile acésta, atunct ar in-
semna ci nal existallt nici Aposlolil ; ceea-ce ar fi
absurdu. Cuvintullt presbiter, pe lingd accepliunea sa
speciald de a designa trépta preotulul, mai avé si in-
semnarea generali de demnitate, cum se inlrebuin{czi
adi cuvintula Apostollt pentru tote {reptele lerarchiey,
ba incit cu senstt si malintinst, designinda chiar pe
ori-ce omi, care ist indeplinesce misiunea si datoriea.
Dar cind Aposlolulit Paul se exprimi in Epistolele sale
limpede, cia Episcopulit trebue si aiba anume insusir
st cand spune Lpiscopilort pusi de elit sit orindudsed
presbiferf, nu mal incape nici o indoicla despre exis-
fenta treptel Episcopale in timpulit Apostolict.

Unullt dintre parin{l Apostolicl. Clemente Romanuli,
in epistola citre Corintenil, ne spune lamuriti despre
trépta Episcopatulut dicénda: Apostolii predicdindit in
orase si sate, dupd it evamenit spirvituali, pe
cel dintaintdintrecredinciost it hirotonisiait Episcopi
st diaconi pentrie cel ce primicit credinta. lar sfin-
tulit Ienatiu in epistola citre Efeseni dice: Episcopil
sunt irotonisiti pina la marginile Lumii, dipre vo-
infa Tui Christos.

In epistola citre Magnesieni dice: Vé conjurti, faceti
tott In pacea lul D-dett sub presidenta Episcopulut
in locula lul D-del insusi, a preotilorti in locult Apos-
tolilortt s1 a diaconilortt prea iubitl, cirora li sa incre-
dintata serviciulu de Jisus Christos.



244

Cand Apostolulit Paul se exprima lamuritii: Paul st
Timoteid, slugile lul lisus Christos, tuturorit sfintilort
lui lisus Christos, celorll ce sunt in Filipi, impreuni
cu Episcopil si diaconil, harl fie voué si pace de la
D-dent Tatal nostru ete. (Iilip 1, 1—9) nu mal in-
cape nici o Indoiéld despre existenta ierarchier tuturora
gradelortt bisericescl. Numal o pornire pasionatd lnu
pote vedé adevérullt despre ierarchiea bisericéscit, asa
cam e aratati de sfinta Scriptura.

Dacé Aposlolil at instituitlt si hirotonisitit Episcopi,
presbiterl si diaconl, acésla nu va si dicdi cum ci
aceste lrepte si-att origind divind ? ciici dupre, cum am
védutn, lisus a dati acésta pulere Apoestolilortt si suc-
cesorilorit lortt si le-a promistt a fi presinte intre el
in totlt cursult vécurilorii.

Ipolit dice despre treptele terarchiei: «Episcopulit si
nu se truféscd inaintea preotilorlt si a diaconilorl, nici
preotil inaintea poporulul; cicl corpulit Bisericel se
compune din unif si din cel-lalit (De chrismate No. 1);
far Tertulian dice: «Nulla ecclesia sine Fpiscopo.
(Adversus Marcioneni). In fine, Ciprian dice: «Ceea ce
forméza biserica este poporulit unitit cu preotulit
si turma supusda pdstorilui; iata pentrie ce trebue
s scift ca Episcopulii este in Biserica si Biserica
in Episcopit, si cd ori-cine nu e in comunicare cu
Episcopulit nu e nict 4n bisericd (Epistola 69 No 8).

Diferenta inlre trépta Episcopulul, preotulul si a diaco-
nului e ardtatd in confesiunea ortodoxd, R, 89, si in
art. 10 din Epistola Pairiarchilor. In aceste car{i sim-
bolice ale ortodoxiel si in locurile anume indicate mai
suslt este determinatli cd Episcopullt e celit dintaiu si
capu alu ierarchiel si savérsitorulil tuturortt faineloru
fard nici o exceptie. Ell e primultt invétatori in Bisericé,
avéndl acéstd misiune determinatd de insusi Intemeeto-
rulit Bisericil, care dice: «Mergéndu invéla{l tote némurile



250

elc; lar Paul dice cillre Timoteiti: «PInd ce voilt veni,
ia aminte la citive, la mangiere, la inve titurd.

Nu neglige darulti, care este intru tme, care {i su
datt prin proorocire, prin punerea miinilorit. Pizesce-te
pe tine insull si Invélitura, si rémdl intru aceslea;
cict acestea ficcndlt te vel mintui si pe tine si pe
cel ce te vor asculta (I, Timot. 4, 13—1): Presbiterii
prin tainica punere a mainilord, priimindt de la Epigcopi
autoritatea si dreptulit de a invala pe poportt si fiindit
sfinfilt in trépta lora, pottt siversi tote oficiile si tote
tainele, afard de hirolonie. Diaconil sunt nwmal aju-
tatorT al Episcopilortt satt ai presbiterilor in serviecit,
avéndu, cu permisiunea Episcopulai, si dreptult de a
predica.

Partea visibild, la hirotonie ¢ punerea mainilor
Arhierenlur sat lpxcco walui pe capulit celul ce se
hirotonisesce diaconti. preollt si archierelt si rugiciunea
ce face Epizcopultt penfru chiemaren darului Duhulul
sfintt spre slinfire st sivérsive in {repla respectiva.

Lartea ineisibila aicl e darula celn nevedutu ali
lut D-ded. care da putere, dreplit si autoritate celui
hirolonisitt spre a sivérsl cele sfinte.

Dreptulii de a sédvirsi hirotoniea

Din cuvintele lul Tisug Chrigtoz. eind a suflatit asupra
Apostolilortt spre a lua Duhulit sfinttt si din cuvintele
apostolulut Paul catre Timotein de a hirotonisi Pres-
hiteri, cum si din practica constantit a ortodoxiel, esle
lucru hotirittt st nesupust nict unei indoeli. ¢i hiro-
toniea este prerogativit exclusiva a Episcopulul.

Pentru acésta primele candne apostolice delerminid
cine trebue sa savérséscd hirotoniea din tote g¢radele
ierarhice. Constitutiunile apostolice desvolti candnele



251

apostolice spunéndi ci preotulii n’are dreplit de a
hirotonisi pe cineva. Totli asemenea hotiréscit sinddele
ecumenice si locale (Sinodl I, ec. c. 19; Anliohiea 9
Cartag. 60).

Eshatologiea, sali judecata si ré&splata

Doctrina bisericei nostre ortodoxe despre judecati,
ca dogmi, este coprinsi si in sfinta Scripturd: esle
hotéritd st enuntatd chiar si in simbolulli credinfet
art. 7: Si dardst va sd vie cu mdrire sd  judece
viit si morfit. Cum ci are si vie timpuld, cind avemu
si daml sémd inainlea lul Dumnedet despre faptele
néstre, nu mai incape nicl o indoi¢li. Insust lisus
Christos dice: Ca la judecata lui Dwmnedeir va
despdrti pdstorulit oile de capre si va piune pe
wunid la stinga, iar pe altit la dvépta, ete. Prin parabola
despre Aoutulit si Lazdy st prin cea deszpre Impir-
tirea talantelortt Jisus Christos aratii cit vom da sémil
de faptele nostre si vom fi pedepsill sait recompensati.

Despre realilatea acestel judeciti D-dett a lisatu
chiar in lume semne, dupre care <i pulemit intrevedc
judecata, ce are si fie. Nol Insi-ne judecimit pe alfii
prin autoritittile judecitorescy, instituite in sinultt socie-
tatel si dami dreptate satt pedépsd. Dar D-den celt
prea dreptit va lasa dre pe oOmenl nejudecall; mail
alesti cand chiar aict in lume In tol-dé-una se priimesce
pedépsa satt recompensa conform faptelorti cunozcute?

O datd intelésd chestiunea despre judecatd, sit ciu-
timt sa intelegemit cele dise de lisus Christos des-
pre judecatd in parabola avatulul si Lazar. Din cele
ce dice Mantuitorultt in acésta parabold, cum si din
cele dise despre a doua venwe a sa. trebue sd inte-
legcem cd judecata lui D-dett se face in 2 chipurl.



bl
258

In parabola despre Lazir lisus arita cit dupii mérte
atat bogatulit catli si Lazirlt si-alt priimillt résplata;
iar, vorbindlt despre a doua venive a sa, arald, ci In-
susl va veni incongiuratli de sfinfil <& ingerl si va
sla pe tronullt mirirel.

Din acésta intelegemt cd indati dupid morte e o
judecatdt, iar cand va veni Domnulit infru mirirea sa
- fi altd judecatd. Judecata ce se face dupia moérte
se numesce judecata particulari; iar judecata, care se
va face la a doua venire a Domnulul, se numesce ju-
decata universald, ciind tofl vortt fi judecail in modun
definitivy, spre a-si lua recompensa sall pedépsa defi-
nitiva. lata ce dice sf. Vasile in cestiunea judecitii :
Viéta presinte este timpulit pocdintel gi alit iertdres
pdcatelorit, iar victa wviitore este timpulit dreptei
Judecdtr.

St Grigorie dice: Dlal bine esle a suferi corigerea
si curdfirea aicl pe pamintat de citlt a suferi intero-
gatorulll in certt susti; cicl va veni limpullt pedepsel,
lar alit puwificatiunit va fi {recutd. Cicl dupre cam
acela, care-sl aduce aminte de D-dett, se ridicd mai
sustt de morte, tolli asemenea cel ce aii plecallt de
aicl nu mal au nicl-o marturisire si indreptare; de ore-ce
D-dett a inchistt timpull viefit active in timpulll vie-
tuirel nostre pe pimintl, lisanda vietil viitore cerce-
tarea despre ceea ce este ficulll in viéla actuala.

Judecata particulard

Despre realitatea judecitel particulare. daci nu gasimi
locwri directe in sf. Scripturd, celtt putin in modu in-
directu gisimu, cum sa viduta in parabola despre
bogatultt si Lazir. Cu tote acestea disputele si opiniu-
nile Parintilort Bisericescl (pe care le-amu numita
teologumene) ne dat lamurire despre acéstd judecali.



)

Augustin dice: Credinta cd sufletele sunt judecale
indatd dupd esirea lorll din corpuri inainte de a se
presinta inaintea celui-l-altt tribunali, unde voru fi
judecate in corpurile inviate, este forte dréptd si man-
tuitére.
~ Dimitrie alit Rostovulul dice : Pentru nol Crestinil
Ortodocsi ne este de ajunsit si asteptamil in fie-care
néple ora necunoscuti a sfirsitului vietel ndstre si si
fim gata de plecare; acolo este pentru fie-care jude-
catd ingrozitére inainte de judecata universali cea
spdimantatére. Totu el dice: Este indoitd judecatd :-
Judecata particulard si judecata universala. Fie-care
omil murindi are judecata sa vparticulard ; cilcl
atunc! vede tote faptele sale. Ceea ce nol ascep-
tamu in fie-care di si in fie-care nopte, ca si in fie-
care ord, esle venirea Domnulul. Dar nu pentru aces-
tea este ingrozitére venirea Domnuluj, fiind-ci are si
judece viii si mortil si si dea fie-caruia dupd faptele
sale. Ceea ce asleptimi in fie-care ord nu este acestit
momentli ingrozitorli, cind, in sunetull unei inspii-
mintitére furtuni, Cerurile vort trece dupre disa Apos-
toluluf Petru (II Petru 30,0) elementele se vort di-
solva, pamintula va fi arstt cu totli ce coprinde: ci
este ora nostrd supremd, cand judecata lul D-dett vine
sd scétd sufletula din corpti; acésta este ora, cand
pentru fi-ecare e o cercetare particulard despre fot ce
a facuti. Acésti ori o asteplimi neincelatit dupre
cum Domnuli ne indémni dicéndt: Fifi toti-dé-una
gata; cici Fiull omulul va veni, cind vol nu ginditi
(Luca 12,40).

Aceste opiniunl ale Invétatorilorit ortodocsi, dacd
n'ant dobinditl sancliunea ecumenicd printr'un sinodi,
celi putini ele sunt recunoscute si admise de toti crestinii
ortodocsl ca cele mai drepte st corecte invitatwmi. Daca
nimeni dintre Parintii si Invifdtorii crestinl  orlodocsi



RENI

-

n‘ar {i emisit opiniunile lortt asupra acestei cesliun,
judecata particulard tot mar fi pululli sit rémini necu-
nosculit de insdsi ratiunea drépli a ortodoxiel. Cici odata
stabilitit principiulii cit sulletuli omulul e nemuritort
si e substanti, care arc consciinti de sine, s’ar puté
ore admite cid dupit morte, sufletult omuluil réméne
inlr'o stare nehotiriti pind la Judecata Universald ?
O slare nehotirita pentru sufletele celortt drepfi nar
fi foslii ea o adevCratd pedépsd? Dar Dumnedel, prin
inlelepciunea si bundifatea sa nemirginiti, n‘a pututia
s nu delermine o stare polrivild cu faptele fie-caruia
pinit la delinitiva judccata!

Recompensa celorti dreptl. mirirea

Insusi Mantfuitorult dice: In casa Tatalal melt sunt
mulle locuinfe. Daci acestea nar fi, vasg i spusiy cicl
el me duclt ca g ve precideseit loct. Dupe ce mo
vol duce st ve voilt pregidl loch, meé voilt inlorce ca
i ve lal, ca acolo unde voilt fi et st il st vol
(Ion 45 2, 3) Parinte, voeselt ca aceslla, pe card Tai
dalit mie. < lie unde sunt st el ca =2 vada mie-
rirea. pe care mi-al dat-o mie. Aminit dic tie. dice hisus
cadre tilharulu, asti-di vel fi cu mine in rait (Luct
280 43,

lalic acésta esle recompensa  celor drepit dupi ju-
decata particulard. Acésti résplitive a celortt bunt este
recunozcutd de tota Cresiiniitatea orlodoxd. din care
causd parinti si Invefdtorir Bizericel att afirmatt deslult
de accentuattt la dilerife ocasiuni. in  scrierile si dis-
cursurile lora, dezpre mirirea de care sal ficuln
vrednicl sfintil, venerati de Diserica ortodoxa.

Despre slarea de fericire i mirire a celort dreptl
dupd morte iald ce gasimi in sfinta Scriptuora: . Seinad,



PO
o
R 4

dice Apostolult Paul, cit dacid acésta casii de paminti,
in care locuimii. are si se sfirame, Dumneded ne va
da in cerlt o alla casdi, o casii care nu va fi facuti
de mdinile 6menilorlt si care va dura vecinicit. In
acéstit incredintare ce avemil, ne place si esimi mal
bine din casa acestul corpli spre a merge si locuimi
cu Domnula. (II Corint. H; 1—8). '

Clemente Romanull in epistola cilre Corinteni dice:
(I 5;50): «Petru (Apostolulit) a avallt sit sufere multe
chinurl prin o urd nelegiuild. si deveniti martirli, elt
a pardsiti acestt pdmintl, ca sd vietuiéscd in ma-
rirea ce-1 se cuvenia. Paul a fos(ll martirisa{li de cel
puternicl si slramutandu-se din acésta lume a trecutt
intr'unti loct slintii. Tote generatiunile, carl at exiztatlt
pinél acum, al dispirutti; dar peniru cel ce sat per-
fectionatu in carilate dupre daruldt lui Dumnedeq, ei
se gdsesclt In locuinta celortt fericill si vor aparé
toll la venirea imp¢ mhei lul lisus Christos.

Dionisie Alexandrinul « dice: Acesti D-deescl martiri.
carl suntlt al nestrl. acum se(kndJ linga Tisus Christ los,
imparfasindu-se de domniea luy, pronunti cu clit sen-
tintele sale, chiar acesli martiri cari at fost priimiti din-
tre fratii cadull culpabill. carl si-all plecalit genunchiile
inaintea altarelorvit idolatre, cind le-ati vedulit cainta
si intorcerea lor. (Eusebill, Isl. ecles. cartea 6, ¢, 42).
Ori-cum sg'ar numiloculit unde stau cufletele dreptilor,
acela loctt insemnézit fericirea. In 1mnele DBisericel
nostre este dish ci cullelele drepiilort sunt in ména
Il D-dett sl nu se va atinge de ele munca. Despre
fericirea si marirea celor dreptf, Sf. Ton Chrizoztom dice:
«Ceea ce D-dett a pregitit pentru cel ce-lt iubesca
ochil omului n'at vedutl, urechica na audit si la
inima lul nu sa suiti: dar n'a prilmilit acestea, ci o
astépta dupe atita neliniste. Cali ani at trecutt de
cind el at invinsa! si nat dobinditit inca ceea-ce



256

li s'a pregititt. Ore vol trebue sit vé intristatf, vol
carl suntefl incd in lupti? Ganditi-vé la ceea-ce sun-
tetl si catt timpu e de cind Avram si Abel au as-
teptatll si att sd astepte pinidt cdnd vol sit devenill
perfect, ca si priimésci alunci résplata. Ce face
Abel, care inainte de toffa invinsit si care nu e incd
incununatit ? Ce face Noe? (Omiliea 28 asupra cap.
12 Epist. Ebrel).

Din aceste cuvinle intelegemit ci fericirea dreptilora
nu e deplini dupd judecata particulard si cii ea va fi
dupit judecata universali, cand toli isI vor lua résplata
definitivd si vecinici.

De si resplata cuvenild dreptilori, ca si pedeapza
celorlt picétost nu este deplini pind la judecata uni-
versald, totusi Sfintif in Biserici sunt glorificali cu
laude.

Probit despre acésta sunt sérbitorile din cursullt anu-
lul, instituite in memoriea sfinfilorlt st imnele Bisericel
la adresa lor, sivérsindu-li-se pomenirea cu cintiri; iar
crestinatatea ortodoxi, in convingerea el intimd despre
marea glorie meritati st dobinditd de sfintl, i vene-
réza si Il roagdt spre a fi mijlocitorit citre D-delt, de
a carul gratie si glorificare salt invrednicitit. Biseri-
cile zidite sub palronagiuli vre-unuia dintre sfinl, ve-
neratiunea mostelortt lor, nelipsirea din sf. Antimis si
de la sf. masi. dovedescit glorificarea sfintilorit pe
pamintlt mal in nainte de judecata universali.

Despre Inviere si judecata universald

Biserica Ortodoxit in sinoduli altt 1l-lea ecumenicti
a hotiriti dogma despre invierea mortilorit s1 2
enun{at-o limpede in art. 11 alu simbolului credinfel
prin urmilorele cuvinte: asteptic invierea mortilort.



257

Dupd trecerea omulul din acésta viéld, numita
pdmintéscd, este neapéralt ca corpulit omulul si in-
vieze spre a se uni cu sufletul; ca dupa jud.
Universali ambele elemenle constitutive ale fiintel
omenescl si fje resplilite salt pedepsite impreuni. Cict
ele att sdversitt si cele bune si cele rele in viéla cea
de pe paminttt. Mantuitorulti Christos, care este isvorulil
adevérului, ne-a incrediniatlt deplinit ci va fi neaparatii
invierea din mor{i. Mal nainte de ori-care altd proba.
fisus prin faptele sale a doveditii acesti adevéry,
inviindit moriii si chiar elti insusi inviindit din mort],
ca oml. Dandu probe prin faptele sale despre inviere,
si prin cuvintit lisus ne invald dicéndi: Adevérn
dictt vou€, ca vine ora (césuliy), cind toll cel ce
sunt in morminturl vortt audi glasuld fiulul lul Dum-
nedett sl vor esi cel ce at [acuiirt bine intru invierea
vie{il; Tar cel ce al [dcultt rele intru invierea osindirel.
Apostolulit Paul vorbindt despre inviere dice: De
vreme ce Christos se propoveduesce ci s'a sculattt din
mortl, cum dich unii dinlre vol ¢i nu e invierea
mortilortt? lar de nu e invierea mortilorl, alunct nicl
Christos n’a invialli. lar daci n'a inviattt Christos, atuncit
propoveduirea si credinta néstri e zadarnica. Suntem
incd sl martorl mincinosl ai lui D-deli; cicl am mir-
turisith improtiva fui D-delt cd a inviati pe Christos,
pe care nu la inviatli, daci moriil nu se vor scula.
Cact de nu se vor scula morlil, nici Christos nu sa
sculatli; iar dacit Christos nu s'a sculatli, credinta
nostrd e zadarnicd. Atuncl si cel ce ait adormitii in
Christos au peritu.

De niddajduima in Christos, numal in viéta acésta
suntem mal ticdlogl de cati tofi omenii. Dar acum
Christos s'a sculattt din mortl! Christos ga sculati
din morll si s'a facutt incepitura celortt adormitl. Cict

17



precum in Adam toft morii, asa in Chrislos {olf vora
invia. (I Corint 15; 12, 23

Cand Tisus dice cit vor esi cel ce alt fdculit bine
intru invierea viefel. iar cel ce an [dculu rele inliu
invierea osindirel ne face si intelegemn, ci toll vor
invia. ci invierea va fi universali. De aceea DBisarica
pe basa Seripture! invatit: 1°) Ca tofi vora invia, 27) cit
corpwiile vor f{i identice cu cele din viéfa, 57) ci
corpurile inviate de si identice cu cele de acun, to-
tust vortt li schimbale si nesupuse pieirel, ca si cor-
pull lul lisus Christos, pentru care Apostolulu dice: <3¢
sémenit infra slricdeiune, scula-se-va inlrua nestriciciune:
se séménd Inlru sldbiciune, ge va geunla intra putere: se
séménd corptt animallt. se va scula corpu spiritualits.
(I Corint 15, 41).

Recunoscéndt cu deplind convingere faplulii invierin.
nol recunoscemi sl mérturisimit  lueru posibild  de
realisafit: pentru e dacd D-dett a facutit cerultt si
pamintulo din nimiclt si tole le-n {dculit eu intelep-
ciune prin atoti-pulernicien sa. lott asa va pufé si
invieze i corpurile nostre. A invia corpurile nostre
nu ingemnézd all-ceva de citlt a reconstitui clemen-
tele existente. car! n'au peritt niel nu sait dishrust, ci
a perdutit numal forma. Afard de acésta omullt pind
la. morte de adinei bitrinell totu cautdt si doresce fe-
ricirea. Acésla dovedesce. cit fericirea ¢ lucru puslt in
firea omulul si conslituesce chiar destinafiunea sa: s
e peste pulinfi s nu se realiseze.

Dact mar fi invierea. dorinfa de fericire ar re-
miané neimplinild si alunel ar urma ¢t D-delt a pust
in natura omulut ceva neadeverati si nerealizabil : ceea-ce
este absurdit a presupune despre Inteleplulu supremu.
care a creatnt lumea In virlutea marvel szale bunatail s
care esle credincioslt cuvintelorti si faptelorit sale.

fnvierea a existatit in credinfa tulurori popdrelori



o
Tt
]

din vechime si pind adl. Pe lingd acestea dacit judecati
particulard, nu di niménul pedépsa salt résplata de-
pling, urmézi cii trebue sé invieze corpurile, ca si sc
unéscd cu sulletele spre a-si lua pedépsa sati régplata
definitivd si pentru tot-dé-una.

Despre judecata universald lisus se exprimi limuriti
dicéndu: Cand va veni Fiulti omulul intru mirirea sa si
toll ingerif cu dénsalil, va sed¢ pe scaunulll mivirel sale
st s2 vor aduna inaintea sa tote némurile si-1 va desparti,
precum desparte pistorulit oile de capre ele. si va dice
celorit de la drépta: Veniti hinecuvéntatil pirintelut
mel, etc., iar celoriu de la stinga: Ducen -vé de la
mine,’ “ete. Prin urmare judecata unwer:'ﬂa va fi un
actlt publich si solemnt, cand vor fi descoperite fapiele
tutrortt.” Dupdt judecata Universala va fi sfirsitali,
transformandu-se fotullt prin focii, spre a fi certt noti
si_piminti nott. Despre limpult acela insd, cand va
fi. nimenl nu igeie. Dar lisus Christos dice: Ca mal
inainte trebue si se predice Evangelica la {6ta creatura.

Dupé judecatd cel dreptt vorll intra in bucuriea ga-
tita lortt, privindit pe D-dett fatdi cittre fatd si vor fi
impreuni cu lisus Christos, care a disti: unde sunt e,
acolo s fill st vol. Vor {i fard nict o suferintd incetdandi
totd lacrima si tota durerea. Acésta fericire va i po-
trivita cu faplele fle-civrnia si nu se va sfirsi nici-
o-datd. Nelericirea celortt rél va fi asemenea nesfar-
sitd, consistind dinhi'o rusine durerdsd, din mustrarea
neincetati a consalintel. pe care Scriplura o numesce
vermele nezdorriite. Cel pedepsifl vor réminea pen-
fru totu-dé-una depiriail e vederea lui D dett, arun-
cafl In Intunericulit celit mail din afard.



BCU Cluj / Central University Library Cluj



Pagina

25
24
20
06

37
40
41
41
46
47
47
47
51
53

Y

Rinlul

[
O

33
28

—

— — D S
~1b0 2 v O =1~ o

2]
C.Q""‘
—

-3

LUy

2
17
21
30
02
20
16

INDREPTARI *)

In loc de

scianticin
Liturgiea
da
Anteochia
adevératuly:
Traditianea
(1 Timot 20)
Crealorului
{Tov H, 7;
ntru lumina vom
nofuraliter
elemantelor
odata stabilit despre
(Epr.
(Idn 5—20)
‘Isaia 48, 8)
(Ion 1V, 20)
{Psim. 138, 7—10)
(IIf Regi VIII, 27)
Imutalitatea
(I Ion I &)
(Pslm. CXLIVYX, 5)
(Pslm. CXII, 4)
(Dan. I, 92)
(Rom. XI, 53)
Libertalea

Citrsce

scienticam
Liturgica
dait
Antiochiex
adevératulin
Tradifiunea

(I Timot C. VI, v. 20)

Creatorulul
(lov. 11, 75

intru humina ta vom

naluraliler
elementelor

edald stabilit principinl despre

(L.

(11 Ien V, 20)
(lsaiea 48, 18)
{Ien V, 26)
(Pslm. 139, 7, 10)
(I Regi VHI, 27)
Imdabilitatea
(I Ion I, &)
Psim. CXLV, v. 3)
(Pslm. CXI1, 4)
. (Dan. 1I, 22
(Rom. XI, 33)

Libertatea

*) Cititorul este rugat a face in text aceste indreptir], cum si alfele

ce va mal ggsi



Paginn
0o
60
63
GO
7
7
™
76
77
8
7S
70
SO
SH)

104

112

114

114

118

124

Ing

128

128

128

N

120

124

120

b b hed e et e bad ek b el e e
-1 2 S TUNTU T e 1L L0 YLD L
joiiy SVIRL] RSN

S T e -

—

hedal

-y

O-

—_
s
e

= Lo

-JIDHr-—‘::l:«:;
Jo~1 ke

=gt

—_—

16 119

1%
12
11

a1
12

(8]

1—

9

262

In loe de
care nu alestia
(Pstm. X1, 6)
(it 1, 4—0)

causaltiate
Crlstos
(Ton X1V, 15)
secentullt 4
pentru elit
(Mat. 2%, 20)
critice
conceliil
Semarineni
(hom. 1, 7)
(Ion, 10, 27)
(Ifaceve 1, 17)
Pslm. 72, 40
fosii
(lon, 1, V,
2 Petru. 2, 49)
Maeaire
(noslicilor
carmueinli
opelile
ine
dicctiunea
(Rom. 0, 1)
( Fbr. , :1)

(1 Corint, 1204)
Lfes. 3, 00)
acusatll
(Numeri 3, 16, 1¥)
mare
{Isuia
(Ion 1, 1.1
(Galat. v, =0
~mce11mt11
(Ion 5, 16—17, 1%,
(Matef 12, 13 11)
Pslm. 15, v. 10)
(Pslm. 100, 1
Ebr. 10 .21

Ihidem) €.

Citesee
care alesfi
{1’3!1}&. XIL h)
(it HL 4—0)
can :mht.\tc
Christos
(fon XV, ’N;)
ﬂeco‘uluw lea
pentriu o eli
(Mat. 29, 10)
eretice
concilitt
Semiariani
{Ton 9, 18)

(Ion 10, 205 14, 25
(Facere, o, 17)
Pslm. 72, 19

fosti

(Ion, 1. 3)
(2 Petru 2, 4—=5)
Macarie
Gosticilor
carmaciull
lopetile
fine
directiunca
(Rom. 9, 1)

(I Corint, 3)

(1 Corint 12, 6)
Iifes, 3, 9)
causatii
(Numeri 24, 17—19)
mare
(Isaien i1bidemd 9, 1)
(Ton 1, 1-—0)
(Galat, 4. 4 =)
sinceritiel
{lon 5, 17—1%)
AMatet, 2, 13)
(Psim. 16, 1t
(P\Im llu 1)
(Ebr. 13, 20 21)



205

Paging Rindul In lac de Cilesce

171 25 (Art. 7; 51 (Act. 7. 51)
172 14 (Mal. 16, 34) (Mat. 16 24)
170 11—12 (lacob II 17, 18—26) (lacob I 14, 18, 20)
179 14 {(Ion 1M, 18) (1 Ion III, 18)
174 30 (Mat. 15, 34—80) (Mat. 16, 27)
180 5 (Cor. 6, 9; I Cor. v, 9;
181 9—10 (Facere 0, 1—6 (Facere 17, 1——6/
181 26 (1 Ton 4 -16) (I Ion 4, 16)
183 8 (Mat. 4, 14) (Mat, 3, 2\
183 24 (Etes. 1 —45) (Efes. 1, 4—

184 4 (Rom. 5, 10) (Rom. 2. 8—-1(»)
125 12 lisus cristos lisus Christos
135 34 sisd-lit si sa-ld

136 3 cuvintuli blandeieil cuvintulii blindetel
180 20 (Galot. 1, 8) (Galat. 1, ®)
189 33 (Fapt. 4—12) (Fapt. 4, 1)
190 18 (Mat. 16—1%) (Mat. 16, 15)
103 13 va ea

195 34 bisertci biserici

204 17 unstadeyio unITALOY,
205 14 méintuitoruld Mintuitoruli
200 Q miintesci mintucseit
2006 32 nuse n se

2 Ld—I5  Isaiew (Cap. XI, 235)  Jsaiea (Cap. XTI, 2 =)
224 7 Monofolistilor Monolisitilor
225 10 penlru pentru

228 aQ (I Cor. 28, 20} (I Cor. 11, 2%)
228 23 (Ién v; 54, 55) (fon 6, 53, 54)
%31 1—2  (Mat. ¢. 1§, v. 17, 18) (Mat. 18; 1)
232 3 Psim. 50 v. 19 Pal'l] ou, 17
252 18 (Ioil 10, 13, 13) (Inil 2, 17——1 3
223 18 (Mat. 3 ; 8—8) (Mat. 3 ; 8)
2005 4 ireiisi Jardsi

216 4 niigligentd negligentd
2504 28 ginodlud sinoduli
259 ] epitiniile epitimiile

------



BCU Cluj / Central University Library Cluj



TABLA DE MATERII

Pagina

Prefata . . . S
Introdueere in studiuli teolomel B
Sistema luf Macarie . . . . . . . . . . . . . .0 oL L 10
Dogma . . . . . .. .. P £
Deﬁm;mnea teolomex dogmatxce s coprmsnlu el. . ...« . ... 13
Modulii predirei teolowlex dogmatice . . . . e e et .. 14
Importanta teologiel dowmatxce gi metodulli el . . . . . . « . . . 15
Despre traditiunea stmta R e
Despre revela;iune S £
Despre Dumnedsii . . . R ) |
Necesitatea cunosceref luf Dumnedeu .. e e e e .. 99
Mijlécele pentru ajungerea la cundscerea lm Dumue‘! L 14
In ce se unesce teologiea cu filosofiea®. . . . . . . . . . .. . . 95
Deosebirea..........................2(;
Argumentulil cosmologiell . . . el e e .. 97
Cunoscinfa lul Dumnedeu obpnuti’x din studmlu natmex e - .- .. 3
Mijloculil supranaturalu e e e e [ - 114
Numirile luf Dumneded in Sfinta Scnptum PN .. 36
Atributele esentel luf Dumnedeii. — Simplitatea saii spurltuahtaf.m JUH

Dumnededi & - . « . v v« o . . e . o0 .. 0 e .. ... 38
Independenta .. . . S |
Imensitatea gi ommpotenta tal Dumnedeu B .
Eternitatea « o o v ¢ v v e e v e e e e e e e e e e e e e . 44
Imutabilitatea . . « . « ¢ . . L L 0 . L 0 e 0 0 e e e e .. . 46
Atotii-puterniciea - . . . . . . . £ o]
Atributele inteligentel lui Dumnedeu 1t}

Intelepciunea supremi . . . e e e e e e e e e .. B2
Atributele vointei lui Dumnedeu e e s e e e e e e s . . . B4
Justitiea supremi 111

Unitatea lut Dumnedelt . . . . L T i<
Desivérgita veracitate gi ﬁdehtate e e e e e e e e .. 60
Bunitate nesfargitdi . . . P 2

Resumati alit Atmbuteloru dwme C e e e e e e c e e .. 63
Dogzma despre Sfinta Treime. . . . . . . . . . . « . . . . .. . 68

Probe despre Sfinta Treime. . . . ... 72
Despre egalitatea si consubcmntlahtatea personelom Sf Txeu'm e e 17
Divinitatea pirintelnt . . . e e . . 80

Divinilatea Fiulul lul Dumnef{eu Coe e . . 80



Pazina
Dumnedeirea Sfintoluf Spiritit « . . . . . .. .. ... L. L 82
Personele Sf. Treimi « « .« .« « . . o . L v 0L 0L 0w o .. 84
Deosebirea persinelorit Sfintel Treimi . . . . _ . .. . . ... .., 87
Insnsirile personale ale personelorfi Sfintel Treimi . . . . . . . . . 88
Despro Universii . « « « « « o v« v v v v o b v o e e o L. U
Ordinea Croajiunel . .« + .« v v o+ v o o o v L e e 93
Perfectiunea Creafiunel . . . . o+ . . o 0 . v oo oo o000 U4
Despré omii . .« =+« v ¢ o e o e o e e e e U
Origina gi unitatea rasei umane . . e £ 24
On"ml sufletulut, . . . . . T ,
Ci npnlu gi asem8narea luf I)umnndu”x in omlit . . . .. ... ...
Spiritualitatea §i Nemurirea sutletuluf « . . . ... . ... ... . 00
Destinatiunea omului . . . . . . . . FS I X 1) ]
Aptxtudmen omului pentru perfecfumea si destinajivnea sa . . . . .103
Ciderea omulol . . . . S (033
Gravitaten gresalei pxmnlmu pirinti aiomeniret « « . . < . . . . . 107
Consecintele ciderei omnlui - O 113 :

Transmiterea picatulul Ini Adam la totll neamulii omeneselt . . . . 108
Realitatea pécatulul ongumlu gt moduldt lul de transmitere . . . . . 109 !

Despre Inger¥ . . . « o o . .« o ... ... ae o112 :
Natura Ingenloru. e e e e e e e e e e e .. . 115
Ingeril cei réf safl Demonit . . . -« o v . o . o . ... .. L 116 :
Spiritele rele afi fost create bune . . . . . . . . ... ... . .118 i
Raportulii ingerilorii cu lumea gi hotdrdrea bisericei . . . . . . . . 120 !
Teologumenelo . . . . . . . . . . . oo oo L a1 !
Provedinta divind, . . . . . oo .00 0L PO A2 | ‘
Realitatea provedintet divine . v« o oo v v v v v e e e 0L L 126
Realitatea fie-cirul actii alit provedintel . o . . . . . . . . .. . 128
Raportulit intre provedinti, libertatea fiintelorii morale si réulil exis-

tentit in fume . . . . . .. . . B 82
YEconomiea lul Dumnedeil pentru m: mtuuea omulul. B & 1
Fasele promisiunel, despre Rescumpdrdtornlit o . . . o . . . . . . 130
Pregitirea lumel pentru pritmirea Rescumpdéritornlut . o . . . . . . 139
loalisarea promisiunel despre venirea Rescumpﬁrﬁtorulu‘f P &1
Despre intruparea lui lisus Christos . .« . . . e e e oL 142
Se pite demonstra prin ratiune unirea lpost'mm Y. . .. 144
Probe despre iontruparea Cuvintului. . . . . . . . . . . . . . . .14
Hotdririle Sinddelorii ecumenice despre intruparea Cuvintului. . . . 147
Iisus Christos are naturl Dumnedeiascd gi este Fiulii lu Dumnedeii

niscutil din Tatild, mai inainte de tott vecii. . . . . . . . . 150
lisus Christos are naturi omendésefl cu adevdratii . . . . . . . . . 153
Iisus Christes este omii fari de peatii. . . . . . . .. ... .13 .
Activitatea mesianic® a lul Iisus Christos . . . .« . . . . . . . .137 ;
Intreitulil oficiii altt lui Iisus Christos de profeti, nrchxorcﬁ si de rege . 160 |
Oficiulii satt servirea profeticd . . . . . . . . . . . . . ... .1061
Oficiulii archierescii alit lni Tisus Christos . . . . .« . . . . . . .12
Oficiuld regalii sall impdriitescil alit luf lisus Christos . . . . . . . 163
Invierea luf lisus Christos . . . . . - . . . . . . . . .. . .. .165
Infltarea . . . o L . 4 v e e e e e e e e e e e e e e .. 1uu
Gratiea divind . . . . . .. 0 .0 00000 oL 16T

Necesitatea grafiei divine. . . . . . . .. . ... L ... L1068



Raportulil intre gratie i libertate . . . - . . . . . . . . .
Efectele gratiel dxvme e e [ . SR

i

Pagina

Partea de activitate ce trebue si desﬁiane omulu pentru dobéndirea

. 171
172

efectelorii gratiei divine. . . . . . . . . ... .. o 0oL 1T
Despre credmta. e e e e e e e e e e e e e e e . . 177
Credinta fird f'lpte ests morta e e e e e e e e e . . 179
De&pre religiune . . . . . .. .. L .. 0oL o oL L 181
Religiunea cregtind . . . . . . « . . oo o000 o . 182
Basa religiunei cregtine . . . - [N . . 182
Criteriile externe si interne despre ventatea relmunex cregtme . . . 184
Veracitatea religiunef cregtine . . . . . . . . « . <+ ¢« ... 187
Despre Biserici . . e e e e e e e e e e e . 190
Capulit Bisericel este Ixsus Chrxstos B 1) |
Notele Bisericel ortodoxe . . . . . « PP . . . 101
Despre Mistere ca mijléce de comunicare a grapei dlvme . . 196
Misterele sunt gapte . . . . . ¢ . o . . . v v e .0 e . ... 108
Despre Boteztt . « . « « . . « . . . o . Lo o e e e . 2200
Partea visibil® a Botezulul . . . . . . . .+ . oo L .. . . 203
Efectele Sfintulul Botezil . . . . . « . ¢« ¢ 4 o4 . 9205
Necesitatea Botezulu¥ . . . . . . . . . . . . s ¢« o . .. .. 200
Cine péte sivérsi botezuld . . . . . . . . . o .« . . .. . 9208
Ungerea cu Sf.Mird . . . . . e e e e e . . 209

Efectele invisibile ale ungerei cu Sf \Ixru ex nexepetxrea acestux mlsteru .
.. 216
Promisiunile lul lisus despre instituirea Euchanstlex si institutiea el

Eucharistiea . . . .+ « o o o o o .

lelD«.L....-............--.-..

Materiea proprie pentru savuexrea acestel taine si serviciuld divind,

in timpulii cHruia se celebrézi . . . . . wary Cluj -«
Presenta reali a lul lisus Christos in eucharxshe “ e e e

.

Consecmtele presentef reale. . « « ¢ . . 0 . e e e e L,
taina

Episcopil ¢i Presbiteril sunt singuri in dreptu de a sivirgi

eucharistiel - . . Ve e e e e C e e
Crestinii trebue si se cuminice sub amundoue formelo e e
Fucharistiea o jertfd sall sacrificill fird de singe . . . . . . .

Despro Penitentd -+ + v o v 0 0 v 0 0 o o 0 e e 0 e L
Conditiunile Penitentef . . . . . . e e e e e e e e
Partea visibild 81 efectela invisibile ?le pemtente‘i e e e
Epitimiile, insemnarea gi scopuld lord . . . C e e e e
Despre Maslu . . « . . v ¢ . o v 0 v o ot s e e 0L
Origina divind a acestul misterdi . . . « . o . . . o .. .,

Cul se pite siivérsi Maslulii gi cine-1il péte siivérs
CisXitoriea satinunta . . . . . . . . . . ..
Chirotoniea satt Preotiea « . « + . . . . oo . 0 4 0 0.
Treptele sall gradele Ierarchiei . . . . . . . . . . . . . ..
Dreptulii de a sivérgi hirotonlea . . « . . . . . . .+« ..
Eshatologiea saii judecata i résplata . . . . . . . . . . ..
Judecata particulard . . . . . . . . ... 000 e e L
Recompensa celorll drepti, mirirea . . . . . . . . e

Despre inviere . . . . « . . ¢ ¢ 4 o o . oL 0w .

Erata . . . ¢ o L o L 0 e e s s e s s e s e s e e e

214

218



De acelas:

1) Manualit de morala cresting . . . . . . . .
2) Manualit de Sintaxa romdnd, in asociatie cu
d. C. Stoicescu, aprobat . . . . . .. ...
3) Catehismit de dogmele bisericel ortodoxe pentru
scolele secundare, aprobat . . . . . .
4) Vidla, operile gi filosofiea lui Descartes, (epulcatﬁ)
5) Traclatulii Sfintului Chrisostom despre preotie
{fepuisat) . . . . . . .. L L L.
6) Incercdry de literatura bisericésca . . . . .
7Y Lectiunt de teologica dogmaticd . . . . . .
8) Manualit de gramctica romdand, etimologiea .
0) Manuale de invéfdméntulis  religiosit, pentru
tote clasele primare, aprobate.

b4eo- 4 —

I NN

l.el

v

T N A

TIP. «GUTENBERG>», JOSEPH GOBL, STR. DO_\R\EI 23. BUCDRESCI




