


DE

TEOLOGIEA DOGMATICĂ
ÎNTOCMITE

DE

Economul ST. CÀLINESCU
PROFESORÜ LA SEMIXARÜLÍ CEXTRALÛ, LICEXȚIAîC ÎX LITERE Șl F1LOSOF1E

BUCURESCI
EDITURA TIPOGRAFIEI GUTENBERG, JOSEPH GÖBL 

23, — Strada Doamnei, — 23 
189G





& mi neu ti et átife

In sem» de profund respect și devo­
tament, dedic acestă lucrare.

Economul St. Călinescu.



Soeecu.

P. S. PaiHeniu
JH. p i s r o p n l O u n ar e Í tr c jos



Eminentă,
Perversitatea, lipsa de caracterii, pierderea conștiinței de'scopulă 

Bisericel sunt dușmanii, care de cât-va timpii rodii temeliile Bi- 
seticei Române.

Cu câtă se facă pași înainte în cultură, cu atâta se merge înapoi 
în respectulă demnităței, a caracterului clerului română.

Se vede că esistă unii vechili alnată al ignoranței, care per- 
vertesce elementele noi. Lumea, care nu cunósce adeveriilil creștinii, 
elice că teologica perverte see caracterele.

Negreșită, lumea se înșală in privința causei.
Lecțiunile din acesta carte sunt dovadă că nu teologica per- 

vertesce, ci unu alții rëii stă ascunsă în biserică.
Eă, convinsă că Eminenția Vâstră sunteți celă mai neîmpăcată 

dușmană al lipsei de caracterii, al vechiului aluatil, care duce Bi­
serica română la o completă anihilare a puterilor el de vtiță 
și de acțiune bine-făcătâre pentru binele neamului româneștii, 
îmi permit a Vë închina acéstâ lucrare și a Ne ruga să o pri­
miți cu aceeași dragoste, cu care eă o închină Eminenției vóstre.

Sunt, 
cu celă mal profundi! respecta, 

al Prea Sfinției Vóstre 
prea plecata si de­

votatii servitorii,

ECONOMUL ST. CÁL1NESCU





PREFAȚA

Publicarea acestor lecțiuni, nu este provenită din 
dorința de autorlîcu, ci din necesitatea ce se simte 
în facerea cursuriloră cu elevii seminareloră.

Este lucru absolută incontestabilă că nu există 
nici unu manuală de dogmatică în limba română, 
manuală, care să potă // ut ilisât ii.

La 1855, Arhimandritulă Melcii isedecă, fostulă 
episcopii cd Dunărei de jos și al Romanului, a pu­
blicată unu manuală destulă de coprindetoră și cu 
multe lucruri forte bune într insulă.

Dar o singură edițiune, abia s'a epuisată în 
vre-o 30 de ani.

De multă acesta carte nu se mal găsesce. Dar 
chiar când acesta manuală — forte buna în vremea 
Iul — ca prin minune ar apare acum, el n'ar mal 
paté servi cu folosă în școlă, fără a tortura și 
desgusta pe școlari cu limba și construcțiile Iul.

Scriitorii de pe atunci, se plângeau că nu pot 
ave în limbă toți termenii trebuincioșl pentru es- 
primarea ideilor u.

Prin urmare insuficiența era destulă de simțită 
atunci.

Astădl, când nici una din acele piedici ale es- 
presiunel nu mai întîlnimă, ar fi o povară nesu­
ferită, ca școlarii să învețe pe cărți editate acum 
45 de ani.



G

Dictarea lecțiilor ă are multe neajunsuri:
1-iă Nu se póte dicta multă intr'o oră ; 2-lea a- 

clesea se scrie greșită, și in cești uni de dogmatică, 
greșala este desastrosă ; 3-lea nu este cu putință 
a insista cu esplicațiuni asupra vre-unei cestiunl, 
care merită mai multă atențiune ; 4-lea timpulă de­
terminată imin programă este puțină in raportă 
cu cestiunile de percursă intr'ună anu.

Tóté aceste motive m’aă determinată să publică 
aceste lecțiuni. In prelucrarea acestor lecțiuni, m’am 
orientată dupre diferiți scriitori; dar a utorulă prin­
cipală, de care m’am ținută in prelucrare, este ne- 
muritorulă Macarie, edițiunea franceză ; căci opera 
lui Macarieva rèmâné multevécuri,celă mai prețiosă 
monumentă de dogmatică in totă biserica ortodoxă.

Lipsa de sistemă, in care suntă tractate ces­
tiunile, aruncate, cum se dice, cu furca, ca și in 
programă, dovedesce de ajuns, că n’am avută altă 
scopă de câtă Înlesnirea studiului.

Se scie cu ce greutate se vor desface puținele 
exemplare ce se tipărescă.

La Înlesnirea studiului acestor lecțiuni, nu puțină 
contribuesce D-nu Joseph. Gobi, proprietarulă tipo­
grafiei „Gutenberg“, care a avută buna-voință de 
a edita aceste prelegeri, pentru care ii exprimă 
mulțămirea mea sinceră.

Acestea a vcndu-le In vedere cititorulă, me va cruța, 
speră, de asprimea ce ar pute să arate ună critică, 
care nu lucreză nimică pentru Înlesnirea inveță- 
mîntuluî, dar cu Înlesnire găsesce neajunsurile, 
la care ori cine póte fi espusă prin nevoile, de care 
este incungiurată celă ce voesce, saă celă ce e silită 
să facă, câte ceva.

Bueurescî, 1S9G, Martie 4.



INTRODUCERE IN STUDIULÜ TEOLOGIEI
1) Cuvîntulû teologie, în însemnarea sa literală, însem- 

nézá vorbire despre D-deü (.thôç, X070;).
In înțelesulu literalù dar ar trebui să se numescă teo­

logie, numai sciința care tractézá despre D-deü și atri­
butele sale, despre raportulü lui D-deü cu lumea, despre 
taine, despre judecata universală a lui D-deü.

2) In înțelesulu strict al acestui cuvîntu se numesce 
teologie și o parte a filosofiel, numită altă dată theo- 
logia naturális, numită și teodicee.

3) In decursulu timpului s’a datu numele de teologie 
întregel doctrine a bisericel creștine, doctrină, care co­
prinde nu numai sciința, ce tractézá despre D-deü, ci și 
istoriea bisericescă, arheologica, exigesa, ermeneutica, 
dreptul canonic, liturgica etc.

4) Grecii antici numiaü teologi pe toți poeții vechi, 
care identificaseră desvoltarea naturel cu a Deilor, 
cosmogonica cu teogoniea, cum eraü: Orfeü, Esiod, 
Omer.

5) Mal târdiu, la Greci, se înțelegea sub numele de 
teologie o parte a filosofiel, care tracta despre principii, 
pe care Aristotel o numesce Metafisică.

6) Invățațil creștini, la începută, sciința credinței o 
numiaü filosofic, cum eraîî Justin, Tațianu. Prin acésta 
voiaü acești învățațl creștini să proclame, că credința 



8

creștină este adevărata înțelepciune, și că învățătorii 
creștini nu au rèmasü în urma filosofiloru greci.

7) Dar negreșitu acestă numire era a filosofici grece ; 
era în usu de multe secole, și nu i se putea lua. Pe 
de altă parte, sciința creștină se deosebia forte mult 
de filosofica grecă. Pentru acesta, numirea de filosofie 
fu părăsită și sciința creștină la Irenen, Tertulian, Cle­
mente și Origene începu să fie numită 
nume forte aprópe de teologie.

8) Mal întâia se numia teologie, sciința, care tracta 
esclusivu despre D-deu. învățătura despre Trinitate 
Atanasie și Grigorie de Nazianz o numescu teologie; 
iar doctrina despre creațiunea și guvernarea lumel o 
numiaü. dzowj/a. Acestă expresiune se găsesce la Ta- 
țian, atribuindă fie-cărel persóne a trinitățel o econo­
mie specială, adică o activitate proprie în raport cu 
lumea.

9) In fine, la părinții bisericel din secol. IV și V 
se numia teologie doctrina despre D-deirea Fiului 
și a Spiritului sântu.

Din acestă causă Sf. Ioan Evang. și Sf. Grigore din 
Nazianz sau numita teologi, pentru că au tractata 
despre D-deirea Fiului. Doctrina creștină însă despre 
întruparea Fiului se numesce

10) In înțelesulii restrînsu ala însemnărel cuvîntuluî 
teologie, găsimu la Augustin în De Cavitate Dei (VIII, I) 
urmălorele cuvinte : Tlicologia. quo verbo graeco signi- 
fuari intelligimus de Divinitate rationem et ser- 
monem.

11) De și totu la Augustin (De Trinitate XIV, I) 
găsimu unu locu, din care se vede că teologiea are 
estinderea de astădî: Scire quemadmodiim fuies et 
piis opituletur, et contra iinpios defendatur, pro­
prio appellare vocabulo sciantiam videtur apostolus



9

Uluci autem sine dubio munus tlieologiae proprium 
et officium est'

Totuși, cadrulü teologiei a rëmasü restrînsü în totù 
timpulü evului mediü. In totù acestü timpù, în occi- 
dentù, teologica era designată sub numele de sacra 
doctrina.

12) La sfîrsitulù evului mediu, în occidentü, sciința 
creștină începu să iea numele de teologie, cu tóté că 
numele de sacra doctrina nu dispăru cu totulù nici 
în secolul 17. Din acestü timpù domeniulü teologiei 
luă o mal mare întindere ; elementele sale fură clasate 
într’o nouă ordine.

13) Dacă în evulù mediu sacra doctrina nu îmbră­
țișa de câlù dogmatica și morala, în timpulü poste­
rior s'a vèdutti că în domeniulü teologiei se coprindü 
mai multe ramuri, care astădi sunt speciale și tractate 
deosebit ca: Dreptulă canonicii, Pastorala, Liturgica

14) Eresiile secolului 16-lea făcură ca mai multe 
ramuri ale teologiei să se desvolte și să se completeze.

15) Atacurile îndreptate în Occidentü contra credinței, 
făcură ca apologiea să iea o formă nouă, și se creă o 
nouă sciință, numită apologetica.

16) După acesta, necesitatea înțelegere! esacte a 
Scripturei, și cunőscerea mai bine a istoriei bisericesc!, 
perfecționară exigesa. Tóté acestea deferă nascere unei 
noi sciințe teologice : Critica biblică, care se numesce 
introducere in Sânta Scriptură.

17) Din studiulü adîncitü alù Istorieibisericei s’a născutii 
Arheologica. Dogmele, principiile de morală, dreptulu 
canonică, studiulü liturgică, spre a fi deplinii justificate, 
a trebuitii să se urce învățații la origina bisericei, spre 
a se demonstra că aceste sciințe nu sunt de cât des- 
voltarea germenului, care exista de la începu fii. De aci 
se născu : Istoriea dogmelorù. Cu acestea se asociară și 
altele: ermeneutica, omiletica, catehetica.



10

Ast-felü, in decursulú timpului domeniulü sciințe! teo­
logice priimindù noi desvoltărl, mal multi învățațl din 
Occidentú aü întocmitu sistemele lorü. Așa, Drey împarte 
domeniulü teologiei în 3 părți :

1. P.reparațiunea istorică cu următorele sciințe .
a) 1. Studiulă bibliei', 2. Istorica bibliei', 3. Exigesa

4. Critica biblică', 5. Ermeneutica.
b) Teologiea istorică : 1. Istorica exteriőrei a creș­

tinismului-, 2. Istoriea internă a bisericel, adică is­
toriea dogmeloră.

II. Teologica sciințifică : 1. Apologetica, Polemica, 
Dogmatica, Morala, Simbolica, Constituțiunea bi­
sericel.

IU. Teologica practică : Catelietica, Omiletica, Li­
turgica, Pastorala.

Klée împarte teologiea în : teologica dogmatică, teolo­
gica morală, teologica liturgică, teologiea istorică.

Asemenea este și sistema Iul Staudenmaier, care 
împarte teologiea :

I. Speculativa cu părțile el : 1. Doctrina scrip- 
turel, a tradițiunel și a bisericel, Critica biblică 
și exegetică cu Ermeneutica ; 2. Dogmatica, adică 
sistema sciințifică a dogmeloră creștine; 3. Morala.

II. Teologiea practică cu Catelietica, Omiletica, 
Liturgica, pedagogica. Știința dreptului canonică.

III. Teologiea istorică cu Istoriea dogmeloră, Ar- 
heologiea, Istoriea bisericel.

Sistema lui Macarie

Macarie, doctor in teologie, fost rector alu Academiei, 
eclesiastice din Petersburgă. împarte sciințele teologice 
în modulă următorii :

A) Sciințe preliminare-.



11

1) Istoriea religiunel și a bisericei, compusă din : 
a) Istoriea V. Testamentü ;
b) Istoriea N. Testamentü;
2) Sciințe ajutătore ale istoriei :
a) Geografiea eclesiastică;
b) Chronologiea eclesiastică ;
II. Sciințe, care aü dreptă obiectă isvórele reli- 

giuneî creștine :
1) Sânta Scriptură :
a) Introducțiunea in Sânta Scriptură ;
b) Arheologica biblică;
c) Ermeneutica sacră ;
d) Exigesa sacră sail comentarea Sf. Scripturi ;
2) Tradițiunea Sântă :
a) Patrologica ;
b) Patristica;
3) Doctrina simbolică a bisericei :
a) Examenu istorică alü simbóleloru și confe- 

siuniloru credinței ;
b) Studiu positivă ală călăuzeloră simbolice, ca con­

fesiunea luî Petru Movilă, etc.
B) 1. Sciințe integrante, adică acelea care au ca 

obiectă doctrina creștină :
a) Doctrina credinței;
b) Istoriea dogmeloru ;
c) Teologiea dogmatică ;
d) Dogmatica comparată ;
2. Doctrina activitățeî creștine:
a) Istoriea moralei creștine ;
b) Teologia morală.
3. Sciințe cari tratezi despre servicinlu divină:
a) Arheologica bisericei;
b) Liturgica ortodoxă ;
c) Liturgica comparată.



12

4. Sciințe care tratéza despre administrațiunea 
bisericei:

a) Istoria dreptului canonică;
b) Dreptulü canonică acum in usu in biserica 

ortodoxă ;
c) Dreptulü canonică comparată.
C) Sciințe de aplicațiune :
1) Care aü de dreptü obiectă de a învăța pe păstorei 

cum trebue să se exercite oficiulu pastorală.
a) Istorica elocințel eclesiastice ;
b) Teorica elocinței eclesiastice sau Omiletica.
2. Sciințe care au de obiecții de a învăța pe 

creștini cum să se perfecționeze cu pietate :
a) Istorica ascetismului ;
b) Ascetica.

Dogma

Cuvintulă dogmă, formatei din grecesculă ovz.s’v, care 
însemneză: a se păre, a crede, a prețui, a judeca, 
a socoti ca bună, a decreta, a decide, este întrebuințată 
de biserică cu înțelesulu de hotărîre, decisiune stator­
nică si irevocabilă.

La cel vechi, acest cuvîntă însemna și opiniune; de 
aceea se întrebuința spre a numi opiniunile, sentințele 
ori maximele emise de către diferiți filosofi al anlicitățeî.

Cu înțelesulu de decretă orî hotărîre, cuvîntulă dogma 
este întrebuințată și în Scriptură. Decisiunile apostolice 
purtau numele de dogme, dupre cum se vede din faptele 
Apostolilor XVI, 4: «Și cum treceau prin orașe da 
învățătură să păzescă dogmele cele orînduite de 
apostoli și de presbiterit cel din Ierusalim, ele »

Biserica dândă acestui cuvîntă o însemnare și mai 
întinsă, nu s'adepărtată de însemnarea literală. Ast-felă, 



13

în accepțiunea teologică a bisericeï nóstre dogme în- 
semneză, adevèrurile credinței creștine, descoperite 
de D-deü, liotărîte și explicate de biserică, ca necesare 
pentru mântuirea omului.

Din însemnarea literală a cuvîntuluî dogmă și din 
accepțiunea priimită în doctrina bisericeï nóstre résulta 
că dogmele suntu punctele saù basele credinței orto­
doxe, liotărîte de biserică pe temeiulă Sf. Scripturi ; 
ele íormézá partea teoretică a învățăturel creștine.

Dogmele fiindu liotărîte și formulate pe basa Sf. 
Scripturi și constituindu fundamentul bisericeï, trebuescü 
ținute și păzite de orï-ce omu, care face parte din 
biserica ortodoxă.

Așa înțelese dogmele, ele se deosibescü atâtù de 
veritățile morale ale bisericeï creștine, câtă și de cele 
ceremoniale și istorice. Se deosibescü și de opiniunile 
óre-carorú învățători aï bisericeï, opiniunï, care n’au 
priimită sancțiunea sau aprobarea universală din partea 
bisericeï; totu de odată dogmele ortodoxe suntu cu 
totulu contrarii opiniuniloru raționaliștiloră.

Definițiunea teologiei dogmatice și coprinsulu el

In virtutea celorù clise pină aci despre cuvintele 
teologie și dogme, putem defini studiulă nostru în 
acești termeni: Teologiea dogmatică este sciința dog- 
melorü, adică sciința, care trateză despre tóté dogmele 
bisericeï creștine.

Teologiea dogmatică coprinde dogmatica generală 
și dogmatica specicdă. Dogmatica generală trateză des­
pre fundamentele religiunel și bisericeï creștine: despre 
origina divină a religiuneî creștine, despre isvórele re- 
velațiunei divine, despre biserica ortodoxă.

Dogmatica specială se împarte și ea în doue părți : 



14

partea T coprinde studiul despre D-deă și atributele 
sale și despre trinitatea persónelorti divine. Partea II 
trateză despre economiei divină, pentru mântuirea o- 
mulul: creațiunea omului, căderea, promisiunea 
despre venirea rescumperătorului, fasele promisiunei 
pînă la realisare, despre persona rescumperătorului, 
grațiea divină, présenta și acțiunea el perpetuă în 
biserică, saù despre taine, despre judecata universală 
a omenire!.

Sotă.—In aceste lecțiuni, urmândû programei, nus’a aședatu 
cestiunile în modă sistematică.

Modulă predare! teologie! dogmatice

Dogmele credințe! ortodoxe fiind adeverur! desco­
perite de însuși D-deă, formulate și explicate de biserica 
ecumenică, este evidentă că nimeni nu are dreptù de a 
propune și formula o nouă dogmă, nici a schimba pe cele 
priimile prin hotărîrea întrege! biserici ortodoxe. Pentru 
acesta, teologiea dogmatică trateză numai despre cele 
tinute cu sfințenie de biserică si arată tote temeiurile, 
pe care se baseză fie-care dogmă; ca toți membrii 
bisericei să se învețe în modă corectă despre totó ce 
trebue să credă și despre totü ce trebue să mărturi- 
sescă spre mântuire. Acesta constitue adeverata or­
todoxie a teologiei dogmatice.

Ca să potă fi predată teologiea dogmatică în acestü 
sensu, este necesar a se ave în vedere necontenită 
modelele, sau mai bine. întocmirile admise și recunos­
cute de biserici ecumenică.

Intre aceste modele suntu următorele :
17 Simbolulă Niceno Constantinopolitau, întocmită 



15

de sinodulü I și II și priimitù de totă biserica ortodoxii 
neschimbată.

2} Simbolulü apostolicü.
3) Simbolulü Sf. Atanasie célú mare, în care se 

expună dogmele despre sfinta Treime și întruparea 
Cuvîntulw. Simbolulù sf. Grigorie alü Neocesarieî, in 
care se espune învățătura despre sf. Treime.

4) Hotărîrile celorû 7 sinóde ecumence în privința 
D-deirel Fiului și Duhului sfîntu, despre cele doue na­
turi în lisus Christos, despre venerațiunea sfmțiloru și 
a icónelorú, cum și decisiunile dogmatice ale unora 
din sinódele locale, cum este decisiunea sinodului din 
Anteohiea contra eresieî Iul Sabeliu și Paulü din Sa- 
mosata în cesüunea persónelorü sf. Treimi ; decisiunea 
sinodului din Cartagina și Laodicea despre cărțile s-tel 
Scripturi.

5) Scrierile dogmatice ale celoru trei mari dascăli 
al lumel, ale Iul Atanasie célú mare și ale Iul Damas- 
cenu.

6) Mărturisirea ortodoxă a Iul Petru Movilă, recu­
noscută de totă biserica ortodoxă.

7) Epistola patriarhilorú ortodocși scrisă în anulú 
1723 către biserica Anglicană, epistolă ce combate 
rătăcirile luterane și calvine.

Importanța teologiei dogmatice și metodulű el

Din töte sistemele propuse de învățațil teologi, indi­
cate în lecțiunile precedente, s’a vêdutû. că teologiea 
formeză centrulù și basa întregului învățămintu teo­
logicii. Unele din scimțele teologice servescú ca studii 
preparative la studiulú dogmeloră ; iar altele sunt o 
urmare și traducere în fapte a dogmeloră credinței; sîm- 
burile însă, centrulù, sunt dogmele.



16

Dogmele sunt basa bisericel, de aceea lisus Christos 
dice : «Acesta este vieța vecinică ca să te cunoscă 
pe tine unulă adevëratulul D-deú si pe care l'aï 
trimisă, pe Usus Christos {loan 17, 3).

Și dacă dogmele sunt basa bisericel ndstre, urmeză 
că biserica nu pole esisla fără acéstá temelie. Din 
acesta se pole înțelege că ori cine lace parte din bi­
serica creștină ortodoxă este ținută să cundscă basele 
și regulele el de credință ; să-șî însușescă mântuitorele 
el adevăruri, pe de o parte, spre a fi tot-d’auna în 
deplină cunoscință pentru ce portă numele de creștină ; 
spre a-șl cârmui purtarea, a-șl regula faptele dupre re­
gulele credinței ; iar pe de altă parte spre a nu fi ex­
pusa să cadă în erori și rătăciri, care Var depărta și 
reci de biserică, ala cărui membru și fiu este.

Metodulă. OrI-ce sciință, spre a fi predată cu suc- 
cesă, și spre a pune pe cel ce o învață în posesiunea 
principiiloru el, trebue să urmeze o cale sau metodă, 
care să înlesnescă ajungerea scopului.

Pentru acdsla, teologiea dogmatică va preda dogmele 
ortodoxiei întocmai, cum le ține 1 iserica. Spre desă- 
vârșita lămurire, unde va fi trebuința, se va servi chiar 
de espresiunile vre-unul modelă de credință, saă ale 
vre-une'f cărți simbolice.

Se voră arăta din sfînta Scriptură locurile, pe care 
se întemeieză dogma; apoi se va întări cu hotărîrile 
sinódeloru ecumenice și cu învățăturile si. părinți.

Despre tradițiunea sfîntă

Tradițiunea slintă este transmiterea cuvîntulul lui 
D-deă de la începută și pînă astădi. Tradițiunea s'a 
făcut în doué moduri: ori prin viu graiă, ori prin 
scriitorii sau părinții bisericel.



17

Tradițiunea se numesce sflntă, pentru că transmite 
adevăruri sfinte; iar divină se numesce pentru că ea 
vine de Ia însuși D-deă, adică transmite adevăruri des­
coperite bisericei creștine de însuși D-deă, prin organele 
sale alese.

Tradițiunea portă numele de tradițiunea primitivă, 
dacă se raportă la timpurile primitive : de la Adam, 
profeți și patriarhi piuă la Moise; dacă se raportă la 
timpul lui Moise, se numesce Mosaică ; iar dacă se 
raportă numai la timpurile bisericei creștine, se nu­
mesce creștină sau Evangelică.

Tradițiunea primitivă ne-a păstrată adevăruri dog­
matice, revelate de D-deu omenire! chiar din primele 
timpuri ale omenire! după creațiune. Ast-felu suntă : 
dogma despre creațiunea lamei și a' omului, cul- 
tulă divină, căderea omului, existența altei vieți, 
nemurirea sufletului, promisiunea despre venirea 
imul Rescumperătoră, dogma trinitățel.

Tradițiunea mosaică. Moise n’a scrisă totü ce a 
învățată pe poporă ; de aceea aprópe de mórte dice 
ludeiloră : Aduceți-ve aminte de timpurile vechi ; luat! 
în considerațiune töte generațiunile ; întrebați pe pă­
rinții voștri și el vă voră învăța ; pe strămoșii voștri, 
și el vă voră spune ceea-ce este adevărată. Nu le-a 
clisă : Citiți cărțile mele ; consultați istoriea primeloră 
verste ale lumel, etc.

Prin urmare toți puteaă citi, dar fără ajutorulă ex- 
plicațiuniloră și învățăturiloră părințiloru loru nu puteaă 
înțelege de ajunsă. (Deuter., cap. 32, v. 7 ; c. 6, v. 20).

Despre păcatulă originală și despre existența altei 
vieți, Moise, ca și multi scriitori sacri după elă, nu este 
așa de clară ca unii scriitori păgâni. De unde ar veni 
tăcerea Iul Moise și a altor scriitori sacri, dacă nu din 
sciința loru despre cunoscința, ce exista în poporă prin 
tradițiune despre aceste dogme ?

2



18

Cunoscința deci despre aceste dogme, fiind destulă 
de vie în poporală jaden, elfi n'a mal simțită tre­
buință de a scrie despre ele și de a lăsa învățături 
scrise asupra loru.

Traditianea creștină. Traditionen creștină este în­
temeiată pe cuvintele și învățătura lui lisus Christos. 
De ordinară tradițiunea creștină se divide în tradițiu- 
nea divină și apostolică și tradițiunea bisericescă 
Prima se numesce divină, pentru ca tóté învățăturile 
divine ale lui lisus Christos aă fostă păstrate de 
Apostoli și predate bisericeï ; iar cea-l-altă se numesce 
biscricescă pentru că ea sa păstrată în biserică în 
respectuiă disciplinei bisericesci în diferite timpuri și 
împrejurări ale bisericeï.

Tradițiunea divină a bisericeï ne-a păstrată în­
vățături date de Tisusă Christosă și de Apostoli, dupre 
cum (lice Evangelistulă Ioan: Și a făcută și alte 
fapte, etc., care nu saü scrisă in cartea acesta, etc.

Învățăturile date și păstrate prin tradițiune sunt pri- 
vitóre la desciplină. la cultă, la săverșirea taineloru. etc.

Tradițiunea sfintă ne luminăză asupra multora 
puncte ale doctrinei creștine, fixezi sensulă adevărată 
ală Scripture! și ne servesce chiar spre a apăra Scrip­
tura contra eroriloră sectanțiloră, care o explică cum 
le convine loră.

Asupra afundăreî de trei ori in apă a celui ce 
se boteză nu este scrisă nimica și nicăirl în Scriptură ; 
totuși acostă dogmă este așa de vechie ca și crești- 
nismulă. Despre facerea semnului Cruce! pe fața omu­
lui și în serviciulă divină nu găsimă scrisă în Scrip­
tură: cu tóté acestea practica este vechie și constantă 
în biserica ortodoxă.

Aposlolulă Paulă dice despre însemnătatea și nece­
sitatea tradițiune!: Dreptă aceea, frațiloră, stațl și țineți 



19

tradițiunile, pe cari le-ați învățată sau prin cuvîntulă 
sau prin epistola nostră. (2, Tesal. c. II, v. 15).

Din acestea pőte înțelege orî-cine, că Apostolain 
totü atâtu de mare importanță dă învățăturel date prin 
viii grain câtă și celei date in scrisă prin epistolele 
sale. Iar către Timoteiă, același Apostolă dice : Pă- 
zesce ceea-ce ți s’a încredințată (1 Timot. 20). Cele ce 
aï audită de la mine prin multe mărturii, acestea în- 
credințeză-le Ia ómen! credincioși, care vor ii în stare 
să învețe și pe alții (2 Tim. II, 2).

Sí. Vasile dice despre tradițiune : Intre dogmele ce 
se păstreză în biserică prin predică, unele ne vină din 
Scriptură, altele din tradițiunea nescrisă a Apostoliloru, 
prin care noi le-am priimitu in secretă. Unele și altele 
au o egală putere (Despre Spiritulă sântă, cap XXVII).

Iar sf. Chrlsoslomă cilândă cuvintele Ap. Paulii', 
țineți tvadițiunile“ dice: este lăniuritu prin acesta 

că Apostolii n’aü învățată totii prin epistolele tora, 
ci el aă transmisă multe lucruri fără scriptură ; și 
aceste lucruri trebue să aibă încrederea nostră. Pen­
tru acesta trebue să privim tradițiunea bisericel demnă 
de credință. (Omil. IV asupra epist. către Tesalonicenî).

Despre revelațiune

Revelațiune însemneză descoperire, adică ridicarea 
unul acoperemîntă, care opresce vederea și punerea 
nostră în posițiune de a vedé, a cunősce un lucru.

Iar aici, prin revelațiune înțelegemu manifestarea, ce 
însuși D-deu a făcută veritățiloră oferite, spre a pute 
fi cunoscute de lume.

Adevărurile înalte ale mântuire!, adevăruri, care trecu 
peste puterile rațiunel nóstre, D-deu ni le-a descoperită 
în modă supranaturală prin organele sale alese, profeții 



20

și Apostolii; iar mai pe urmă prin însuși Fiulă seu 
unică, lisus Christos. De aceea, dice apostoluk! Paulă : 
D-deü, care altă dată, vorbia părințiloră noștri prin 
profeți în diferite ocasiuni și în diferite timpuri, în cele 
din urmă a vorbit nouă prin Fiulă (Ebre! I, 1).

Omenirea în totă timpurile și locurile a avută reli- 
giune și fotă omenirea a avută credința despre comu­
nicarea omului cu D-deă. Din acesta résulta că omulă, 
simțindu-și insuficiența puteriloră sale sufletesc!, tot- 
d'a-una a avută trebuință de revelațiune.

Ómenii s’aă deosebită în vederile loră, în acesta 
privință, dar tuturora le-a rămasă fondulă neschimbată 
despre o învățătură positivă, priimită de Ia D deă în 
modă supranaturală.

Aceste considérante ne încredințeză, că dacă nece­
sitatea unei revelațiuni a fost simțită de tótá omenirea, 
ea este peste putință să nu fie posibilă.

D-deă este perfectă și a totă sciutoră; elă scie ce 
póte, și ce nu pole omulă, prin propriile sale puteri. 
Deci, pentru cunóscerea taineloru, ce trecu peste puterea 
omenescă, D-deă dă nouă putere și lumină omului, 
spre a-și împlini chiemarea în lume. Dupre cum facem 
și noi în lume, când punemă pe un omă să facă ceva 
și când organele sale fisice nu-i suntă de ajunsă, ilă 
armămă cu instrumentele necesare.

Dacă noi, în diferite ocasiuni și în töte dilele, putem 
să ne exprimăm cugetările nőstre și să le punem în 
cunoștința celor-l’alți semeni; apoi D-deă, ca a totă 
puternică, nu pole să-și manifeste voința sa supremă 
pentru omă, pentru binele, lumina și fericirea creature! 
inteligente, pentru omă, fiiința cea mai perfectă pe 
scara creaturilor lumei? Ar fi absurdă a presupune 
acesta !

Mintea omului fiindă destinată pentru ’cunóscerea 
adevărului, și nefiind în măsura inteligenței lui D-deă,



21

Părintele și Creatorulu omului îl comunică, în modă 
supranaturalii, lumină și pricepere spre a cunősce des- 
tinațiunea sa, pe autorulă lume! și tóle mijlócele ne­
cesare, spre a fi cu dreptù cuvîntă dupre chipulă și 
asemènarea Iul D-deu. 5

Despre Dumnedeu

Teologiea, dupre cum arată însemnarea acestui cu­
vîntă, trebue să ne ducă la cunóscerea lui Dumnedeu.

Cunóscerea Iui Dumnedeu nu se dobîndesce, ca 
cele-l-alle cunoștințe despre obiectele din lume, prin 
examinarea obiectelorû de studiată ; căci obiectele în 
mare parte simtă supuse examenului, observațiunel 
omului; iar Dumnedeu, ca obiecții ală Teologiei, nu este 
supusă acestei condițiunl de studiu.

Dumnedeu este Creator, iar omulii Creatură. Crea- 
turei nu-I este cu putință a pătrunde natura cu totulă 
deosebită a Creatorului seă. De aceea Slînta Scriptură 
dice:^4fi urma Domnului vel afla? Óre la margi­
nile, care le-a făcută Atotuțiitomlu al ajunsă? 
Iată tare este și mare și nu seim (Iov. II, 7 ; 36, 26). 
El viețuesce Intru lumină neapropiată și pre el 
nimeni dintre omeni nu Ta vëdutü, nici pôle să-l 
vadă fl Timot 6, 16).

Sfîntul Grigorie teologul dice că ființa luî D-deă nu 
se scie, dacă este coprinsibilă, nici chiar pentru cele 
mal înalte puteri spirituale, pentru că ființa sa este 
nemărginită; iar creaturile suntă mărginite; și dacă 
ființele mărginite ar puté coprinde cu spiritulă lor și 
dacă ar pute pătrunde natura lui Dumnedeu. atunci 
creatura ar fi superioră, iar Dumnedeu ar înceta de a 
fi nemărginită ; coprinsibilitatea ar fi mărginirea naturel 
lui Dumnedeă.



22

Necesitatea cunôscereï lui D-deű »

De și în cele precedente s’a disă că D-deă pentru noi 
este necomprinsibilă, ca nemărginită, cu tóté acestea 
avem posibilitatea de a ne convinge despre existența 
sa, dacă nu posibilitatea de a pétrunde esența nature! sale.

A ne convinge despre existența lui D-deă este ne­
cesară, 1) pentru că D-deă este creatorulă omului; este 
guvernatorulă și îngrijitorulă supremă ală lume! și 
bine-făcetorulă universală, pentru care Apostolulă dice : 
<lii Elă noi viemă, ne mișcămă și suntemă (Fapt. 
17, 28). Ar ii nenaturală ca ființa rațională, omulă, 
înzestrată cu puteri sufletesc! înlelegètôre de a cunósce, 
să nu caute a cunósce pe creatorulă, provident,iatorulă 
și bine-făcetorulă scă ; 2) însuși lisusă Cliristosă dice : 
«Acesta este victa cea veclnică ca să te cunoscă pe 
tine unulă adecercdidă D-deu și pe care Vai trimisă 
pe lisusă Cliristosă*.

A viețui cine-va este a-și desfășura întréga activitate 
a tutoră puteriloră, cu care este înzestrată ; alt-felă este 
vielă niărlă.

Pentru acesta cuvînlulă violă din sus citatulă locă 
însemneză îndeplinirea tuturoră cereriloră ceioră mai 
înalte și a tutoră tendințeloră sufletului umană. Fără 
cunoscinlă despre D-deă, omulă nu are vieță; căci 
minte! sale i-ar lipsi adeverulă celă mai înaltă, voinței 
i-ar lipsi binele și modelulă. icóna binelui ; iar inimei 
omenesc! i-ar lipsi fericirea, care formeză scopulă ' saă 
destinațiunea omului. D-deă este isvorulă vieței și ală 
luminel. De aceea în imnele sale biserica dice : că la 
tine este isvorulă vieței ; intru lumina vom vede 
lumină.



Mijlócele pentru ajungerea la cunóscerea 
lui Dumnedeű 

}

Necesitatea, ce simte omulü, ca să polă cunósce pe 
D-deü, i-a impus să găsescă mijlócele trebuincióse pen­
tru ajungerea la acesta cunoscință înaltă.

Doué sunt căile pe care putem să ajungem la cu­
nóscerea lui Dumnedeű; și prin urmare mijlócele ce 
putem întrebuința sunt doue : mijloculü naturalii și 
mijlocului supranaturala.

Calea sait mijloculu naturală consistă în studiulü 
saü observarea naturel, a legilorü universului prin pu­
terea rațiune!.

Mijloculu supranaturală este revelațiunea divină, 
coprinsă în Sfînla Scriptură.

In studiulü despre existența lui Dumnedeű ne vom 
servi de amnîdouè aceste mijlóce ; căci fie-care din ele 
are însemnătatea sa și nu se confundă, nici nu se 
identifică unulă cu altulu. Ceea ce omulü pôle sei des­
pre Dumnedeű pe calea naturală', nu este ceea ce 
omulü póte cunósce pe calea supranaturală.

Pe calea naturală ajungemü a ne convinge despre 
causa creature a tuturor celorü din lume; iar pe calea 
supranaturală ajungemü să cunőscemü natura ființei 
lui Dumnedeű.

Cu tóté acestea, amîndouê mijlócele sunt legitime 
și se completeză unulă pe altulă, ducêndu-ne la lu­
mină deplină.

Dumnedeű, descoperindu-se pe sine în natură, ne-a 
dată putința de a-lü cunósce și pe acostă cale posi­
bilă tuturoră. iar nu numai celoră sciutorî de carte.

Apostolulă Paulă, prin cuvintele urmălore, ne încre- 
dinteză că natura sau universulă ne procură destule 
probe despre cunóscerea lui D-deă: «Ce este cunos- 



24

cutù alu lui Dumuedeü, arătată este întru dînșii; 
căci D-deü le-a arătată loru-, pentru că cele «e- 
vëdute ale lui de la zidirea lumei din făpturi fiind 
înțelese se vedü și puterea lut cea pururea fittére 
și Dumnezeirea*. (Kom. 1, 19, 20).

Nu se pôle dice că pe o cale cunoscemă un Dum- 
nedeă și pe cea-l-allă allulă; căci adevărata lumină 
a rațiune! omenesc! nu este contrarie lumine! supra­
naturale, cum dice unü teologii germanii : Veritati 
fidel christianae non contrariatur veritas rationis. 
Acest principiu pus se susține prin alt principiu : ade­
verii! u nu este contra adeverii! ui.

Amîndoue căile pe care mergemă spre cunóscerea 
Iul D-deă sunt necesare;dar lumina supranaturală este 
cu lotul superioră ; căci Creștinismulă este lumina, care 
întrece lumina rațiune! și ne dă despre D-deă și despre 
lucrurile divine noțiuni superióre celor ce ne vină de 
la filosoiie.

Adevèrata și sincera filosofic tot-d’a-una a recunoscută 
acostă superioritate a revelat,iune! divine. Principială 
acestei superiorități odată înțeleșii. înlătură orl-ce con- 
tradicțiune dintre teologie și filosoiie și spiritulu umană 
filosolândă, se înalță la sciință solidă, când este basată 
pe revelațiune; iar contrariu, ajunge la o sciință streină 
de adevèrulu purii.

Adevărulu filosoficii și adevèrulu teologică nu se con- 
tradicu, ci se confirmă unulă pe altuia. Pentru acestu 
motivă revelațiunea face apelă la rațiune, la natură.

Cu tóté acestea, spre a se face lumină .asupra ra- 
porluriloră dintre aceste mijloce, trebue să dicemă câte-va 
cuvinte spre a vedé în ce puncte se unescă și în ce 
puncte se deosibescă aceste doué mijlóce.



25

In ce se unesce teologiea cu filosofiea ?

I. Dacă se face apel Ia rațiune pentru stabilirea unul 
principiu revelat, acesta însemneză că rațiunea adevë- 
ratâ este aprőpe de adevërulû revelațiuneî, cum este 
aprópe filosofiea sănătosă de teologiea ortodoxă.

Părinții bisericeï a admisă aceste doué căi de cu- 
nóscere pentru că au sciutu că lisus și doctrina sa au 
avută dreptă scopă să aducă lumea Ia adevérata lumină, 
de la care s’a depărtată prin căderea omului ; de ore 
ce omul, din natura sa, era cunoscètorù al adevărului 
creștină; cum dice Tertulian : Testimonium animae 
naturaliter Christianae (Apolog. 19).

Crestinismulă este adevărata natură si rațiune ; 
pentru acésta Crestinismulă și adevérata rațiune sunt 
de acordă, când este vorba de cunóscerea Iul D-deă. 
Sciința revelațiuneî positive se identifică cu sciința teo­
logică dedusă din rațiune, de aceea dice Tertulian: Nos 
unum Deum colimus, quem omnes uoturaliter nostis 
(Scapul. 1).

In privința cunoscereî adeveruriloră divine, filosofiea 
eronată și rațiunea ne sănătosă, depărtate de adevé­
rata natură curată a omului creștină, cade în erori. 
De acea vedemă pe mult! socotindă, că dacă teologiea 
face apelă la rațiune, acésta ar însemna că contrazice 
sciința, teologiea contradice filosofiea și că ceea ce este 
teologicesce adevératu, contradice rațiunea naturală.

Negreșită, principiile teologice sunt contrarie rațiune! 
nesăaătose, filosofici greșite; iar nu principiilor, pe care 
le profeseză rațiunea, care din natură este creștină și 
care dupé afirmațiunea unul cugetătoră profundă este 
definită astfelă: Tem gă.osogăx 203^ Si

7.7I àv&pco~'.’xû'> zaî raw zwizuv amwv.



26

Deosebirea

II. După ce am vădutu din cele precedente apro­
pierea dintre filosofic și teologic, sau apropierea dintre 
calea naturală și supranaturală, acum să vedemă în ce 
se deosebescă, spre a ne face o idee clară.

Filosofii, pe calea pur naturală, ati căutată să gă- 
săscă căușele supreme alelucruriloră; dar n’au ajunsă la 
adevărata idee și la adevărata cunoștință spre a sei 
că causa supremă este spirită absolută. Dinire filosofii 
antici numai Platon a presimțitei adeverulă, numindă 
pe acestă causă voi; anio;.

Aristotelă a numită pe D-deu une ori rpw?r( zal z-j- 
A///; ; alte ori rô ây.v/T-rj-, — motovulu 'tie- 

midealii. Atâtă a putută găsi cu rațiunea acestă geniu 
ală anticilățel grece. Este adevărată că Aristotelă a 
avută convingerea că D-tleă este mai presusă de con- 
dițiunile timpului și ale materiei; dar na putută să 
se înalte la idea că D-deă este ființa personală, mai 
presusă de lume, de natură, supranaturală. Concepliunile 
sale suntă mal multă că D-deă este ființa naturală, adică 
ca cele din natură. Numai Creștinismulă a adusă ade­
vărata idee de D-deu personală și supranaturală.

Platon face din D-deă măsura tutoră lucruriloră. 
(Leges IV, p. 716): ti 5Ș ihö; zítmv yyr<j.izow ».iz^ 
m Elă face din D-deu unu sulletă rațională,
formatorii ală lumei, o rațiune mișcătore și dominatőre 
a lumei.

D-deulă păgânismului nu este, nare o fiiință spiri­
tuală. Ideea de spirită absolută, de personalitate divină, 
nu o găsim la filosofi și fotă munca filosofiloră a lăsată 
filosofica în drumu. Resultatulă trebuia să fie că spiri- 
tulă umană a ajunsă la cunoștința unul D-deă viă 
și reală.



Spiritulă umană dar n’a fostű satisfăcută cu cele 
de pînă aci; elă a trebuită din noă să-șî reiea sborulă 
spre a ajunge la ideea supremă, causa tutoră lucru- 
riloru, la ființa și spiritulă absolută personală. Spre 
acestă scopă a venită aurora luminosă, revelațiunea 
divină.

Dintre tóté religiunile, numai Creștinismulă a produsă 
adevărata religiune, și cu dinsa a produsă sciința, 
care cunósce pe D-deă; elă a menținută ideea de D-deă 
în veritatea sa curată; pe când păgânismulu a sacri­
ficată acestă înaltă idee, când emanațiuneî gnostice, când 
panteismului, când dualismului, când politeismuluî, când 
din obiectele nature! a făcut deî.

Ideea însă, de spiritu absolută, causa primară, stă în 
raportă cu lumea, și ca să potă fi explicată trebue să 
resolvăm câte-va cestiunî, care în acelaș timpă surită 
și probe despre existența lui D-deă și anume: Probe 
cosmologice, teologice, morale și istorice.

Argumentulu cosmologică

Principiulă logică: nu póte fi electă fără de causă, 
ne dă noțiunea de causalitate. Rațiunea admite ca 
certă și necesară, că totă ce există, totă ce se întîmplă, 
totă. ce se petrece, are trebuință de o rațiune suficientă.

In logică, noțiunea causalitățel este lege, pe care o 
dovedesce peste Iotă natura lucruriloră.

Legea causalitățeî este generală și a domnită în universă 
chiar înainte de a avé omulă conștiință de ea; pentru 
că nimică nu se póte cugeta fără să aibă motivulă 
sau rațiunea sa de a fi. Lumea există, natura există 
și urmeză calea fără de noi. Ea nu este produsulă 
imaginațiunel nőstre. Cugetarea și imaginațiea nostră, 
găsescă lumea existându înainte de cugetare. Deci lumea, 



28

universulă se menținea și se conserva în existența sa, 
chiar și atunci, când cugetarea nostră nu se ocupa de ea.

Dacă universulii este și póte fi fără noi, să vedemă, 
dacă el există prin sine.

Dacă lumea ar exista prin sine și de sine, atunci 
ar urma că universulii este ființă necesară (eus ueces- 
sariiim); iar dacă s’ar demonstra că lumea se nasce, 
că este produsă de altă ființă, atunci urmeză că lumea 
este ființă contingență (eus contingens).

Dar în lume nimicii n’a fostă tot-d’a-una; plantele, 
animalele., omulii fisică, suntă produse de alte ființe 
existente înainte de ele. Ființa ce a existată înainte de 
ele, de n’ar fi fostü, ele n’ar fi. Deci existența lume! 
este condiționată cu existența altei ființe. Acesta ființă 
anterioră a trebuit să fie produsă de altă ființă. Ast-felă 
de la prima ființă ajungem la a doua, a treia, a patra 
și în fine Ia unii fanții infinită de ființe ce au causatu 
existenta altora.

Tóté inelele, care compună lanțulă causeloră, suntu 
identice și seriea lorii este mare.

Primula inelu sau primulă termenii ală seriei cau­
seloru, lermenă, care închide seriea nesfîrșită, nu póte 
fi de aceeași substanță cu cele-l'alte; căci atunci, si 
elă ar fi ceva relativă, n’ar avé natura absolută, ci 
contingență. Prin urmare, causa primară este causă ab­
solută ; ea nu trece cu natura in lucrurile, pe care le 
produce, ci ea le produce din nimică. Iată dar că prin e 
scara causeloru ne suimă la causa primă, causa abso­
lută. independentă și acesta causă este D-deă absolută 
și independentă.

Argumentată teologică. Pe când argumentulă cos­
mologică este întemeiată pe necesitatea existenței cause! 
absolute, a rațiunel supreme a lumel, anterioră și su- 
perioră lumel, argumentulă fisico-teologică trece de la 



29

existența lume! Ia proprietățile eî, căutândă în aceste 
proprietăți causa lorü.

Proprietățile ce se ieaă în considcrațiune în acest 
argumentă sunt ordinea, armonica, frumusețea, întoc­
mirea elemanteloră materiale potrivită cu ună scopă 
determinată.

Și ne întrebămu, dacă causa acestor proprietăți trebue 
s’o căutăm în materie, sau afară din materie?

Este recunoscută și sciută că lumea este ună totă 
organisată, avêndu unu scopă determinată, la care 
trebue să ajungă.

Lumea este realisarea unei cugetări. Basa constituire! 
părțiloră, este o cugetare și aședarea loră este pro- 
dusulă une! cugetări.

Analisândă lumea, universulă ajungemă la convingerea 
că esistă o cugetare, care a întemeiată lumea, o men­
ține și o guvernă.

Natura, materiea nu cugetă; cu tóté acestea ea apare 
ca produsulă unei cugetări. Odată stabilită despre ra­
țiunea supremă, conchidem că cugetarea, ce a dată 
nascere proprietățiloră. este ună spirită, o inteligență 
orînduitore. Spiritulă creată este silită a se recunósce 
ca efeclă ală spiritului absolută și primordială. Spiritulă 
primordială nu pőte fi o rațiune fără consciință, pentru 
că însăși consciință este reilecțiunea rațiunel.

Argumentáló, morală are de scopă a ne arăta că 
scopulă, către care tinde ființa inteligentă, este ună 
scopă morală.

Omulă este condusă de o lege scrisă în tóté inimile 
omenesc!. Acéstâ lege de la începută, ca și legea po- 
sitivă, conducea atâtă pe păgân! câtă și pe iudei, (care 
aveau legea positivă) spre a trăi conform cu natura 
omului, de a trăi și lucra onestă și dreptă. In vechiulă 
Testamentă este scrisă că legea naturală, adică legea 
pusă în sufietulu umană de la creațiune, nu descinde



30

din nori, nu vine de peste mare; ci ea, de și este 
venită de afară, cu Iote acestea ea, firesce, are ecoulă 
sêù în inimă (Deuter. 30, 11 —14). Noulu Testamenlă 
menține aceslă raportă alu legei naturale cu legea po- 
sitivă, când dice : «păgânii ceï ce n’aă lege din fire, 
fac ale legel, și pretutindeni. N. Testam, menține para- 
lelismulă legel naturale cu legea revelată positivă.

Și dacă D-deă este autorulă și ală legel naturale și 
ală celei positive, urmeză ca atunci când facemă apelă 
Ia legea naturală, facemă apelă la D-deă autorulă legel, 
(ltom. 9, 1, Il cor. 4, 2; 5, 11).

îndată ce pronunțămă cuvînlulu consciință 
recunăscemă doi factori : unulă umană si unulă di­
vină, adică recunóscem că nu noi suntem autorii con­
sciințel nóstre. ci altă causă există, de ia care avem 
acéstà putere. Și dacă consciință determină pe oină 
într'ună sensă morală, acesta ne face să înțelegem că 
autorulă consciințel ne-a făcută astfelă, ca firesce să 
tindemă spre bine. Și autorulă consciințel nu este de 
câtă D-deă, ființa perfectă și cu lotulă bună.

Argiimeniulii istoricii. Idea cause! ultime face pe 
spirită să intre în domeniul istoriei. In istorie noi 
suntem ținuți ca actele săvârșite să le raportămă la 
puteri, care lucreză în modă vedulă în lume. Dar 
avândă in vedere multe fapte din lume, ca efecte, ele 
sunt mal mari de câtă puterile, care pară că le-a produsă ; 
adică fenomenele saă efectele covîrșescă căușele, cărora 
suntă atribuite. Prin urmare suntemă siliți să recu- 
noscemă, că dacă forțele vèdute n’aă putută să le 
producă, trebue să existe alte forțe nevedute, cărora 
fenomenele îsl datorescă existenta. Nu numai în na­
tura visibilă sunt fapte, care covârșescă orî-ce forță, 
putere ori causă vedulă și omenescă, cum sunt cele 
enumerate la cunóscerea lui D-deă din studiulă na- 3 



31

tureix) saü ală universului; dar suntu și fapte nevisibile, 
mislerióse, care nu potu fi explicate prin puterile umane, 
cum este renascerea, care se opereză tainicii în suflete 
și ale cărei semne externe se vădii la mulțime de ómen! 
în lume, cum și minunile intrate în domeniulu istoriei. 
Acestea nu polii fi atribuite de câtti unei puteri supra­
umane, unei puteri D deescI, care produce efecte, pe 
care puterea omenésca nu le pole săverși. Aceste efecte 
păgânismulu le atribuia sortéi, pe care o numla fatum, 
iar Creștinismulu le atribue Provedinlel.

Omulii allându-se în fața evenimenteloiîi lumeï, întréba 
despre causa ultimă a existenței, a proprietățiloră și a 
scopului moralù ală lumeï. Elü o caută în istoriea ome­
nire!, alti cărui plană se desfășură înaintea ocliiloru 
se! și e silit să recunoscă că totu a trebuită să tic for­
matii de spiritulü absolută.

Cunoscința lui D-deu obținută din studiulű 
naturel

1. Natura sau universuïü nu póte fi produsulü întîin- 
plărel ; ci ea trebue să lie produsulü unei ființe inte­
ligente, a Iotă puternice și prea înțelepte, ală unei 
ființe supreme.

Intfadevără, dacă privimti bolta cerescă, dacă ob- 
servămii într’o nopte senină mulțimea corpuriloru ceresc!, 
cursulu lorii celă regulată, armoniea și regularitatea 
tutorii mișcărilorii corpurilorü ceresc!, care îșl urmeză 
regulată cursulă, fără a împedica umilii pe altiilü. ci 
dându nascere timpurilorii dina și nóplea. primăvara, 
vara, tomna și iarna, tóté necesare pentru viețuirea 
ființeloră organice, cine pôle a nu recunósce că aceste

1) VedI: Cunosc!:.ța Iul D-deü obținută din studiulű naturel. 



32

minuni sunt operiie unei ființe prea înțelepte, și a totu 
puternice ?

2. Când observămă planetuliî, pe care locuimü, cine 
póte rëmâne neatinsă de admirațiune și a nu recu- 
nósce pe autorulă atotă puternică ală tutor lucruriloru 
ce vedemă pe globulă nostru ?

Intr’adeveră, când studiemu structura organismului 
unul animală, ală unei insecte, structura unei plante, 
suntemu siliți a recunósce în măestriea perfectă și 
sciința profunda, cu care suntă întocmite aceste orga­
nisme, pe autorulă supremă ală naturel. In acesta pri­
vință Psalmistulă dice- Cerurile spunu mărirea Iul 
D-ăeu si facerea mâinilorù o vesîesce tăriea (Ps. 
XIX, 1).

3. Materiea brută nu a putută singură să se așede 
și să se pună în ordine.

Materien cea lipsită de vieță, mulțimea atomeloră, 
din care este compusă materien, nu are voință și inte­
ligență. Pentru acesta nici aședarea el într’o ordine, 
din care să resuite forme pline de frumusețe, și cores- 
pundetore unul scopă determinată nu se póte dice că 
este resultatulă propriă ală materiei, nici ală unei 
întîmplărl; căci întêmplarea este órbű și nu produce 
nimică, care ar fi resultată dintr’o cugetare.

4. In orl-ce ființă organică, vedemă ună plană re­
sultată dintr’o cugetare.

Intr’adeveră, când observămă uhu animalii saă o 
plantă, vedemă că elementele materiale din care este 
compusă corpulă loră organică, se combină în așa 
modu, că formeză mal multe organe. Fie-care organă, 
esecutată dupre ună plană invariabilă, are composițiunea 
și forma corespudétóre cu funcțiunile, ce au să înde- 
plinescă aceste organe: ochiulă este întocmită ca să 
vadă, piciórele ca să umble, aripile păsăriloră ca să 
sbóre, mâinele omului ca să execute ordinele unei 



voințe inteligente. Tóté funcțiunile executate supt im- 
periulă unui instinclu înnăscută, se coordineză astfelă, 
în câtă tindă la unu scopă comună, adică la conservarea 
timporală a individului și la durata parpetuă a speciei.

5. Față cu aceste planuri așa de înțelepte și așa de 
admirabilă executate in varietatea loră minunată, nu 
se pole ca să nu recunoscemă că o Minte prea înțe- 
leptă și prea puternică a organisatu. a întocmită și a 
aședată tóté acestea ! Realitatea fapteloră, ce desco- 
perimă în natură, silesce pe orl-ce omă a recunósce 
că există o ființă mal pre sus de natură și acostă 
ființă se numesce D-deă.

6. In ordinea creațiuneî lume! vede ori-cine mintea 
cea prea înțeleptă a ființei supreme. La creațiunea 
flințeloră se vede că ființa supremă nu numai n'a or- 
ganisată sau n’a produsă ceva ca din întâmplare, ci Mintea 
cea înțeleptă și a fotă puternică, înainte de crearea 
diferiteloră lucruri și ordine de ființe, a creată și ceea 
ce era necesară fie-cărei ființe.

In organismele animale ori vegetale se vede nu numai 
o coordmare a organelor, ci și o frumusețe plină de 
varietăți. Materie este în fotă, dar materie disciplinată 
și determinată spre a corespunde: ori întocmire! unor 
organe, ori unei forme briliante, care să facă frumu­
sețea globului.

Cu deosebire în mijloculă naturel vedemă pe omă 
ca o podobă a creațiuneî Ființei a fotă puternice.

Și când vedemă tóté acestea, este peste putință de 
a nu recunósce, de a nu fi pe deplină convinși despre 
existența autorului naturel. Ar fi lucru neexplicabilă, 
ca cine-va să fie convinsă despre existența autorului 
unei mașini, statui, și să nu fie convins despre exis­
tența autorului mare! opere a universului.

7) In specială să observămă pe omă, in mulțimea 
de ființe din universă.

3



34

Omulü este ființă liberă și cugetătore ; póte deo­
sebi binele de ren. De unde este acestă putere cuge­
tătore și voința liberă? De la materie? Dar materiea este 
lipsită și de una și de alta. Aceste mart însușiri și 
puteri ale sufletului omenescu suntă date Iul de o 
Putere, care singură este isvorulă cugetăreî și alü li- 
bertăței. Acestă ființă este D-deü.

8) Afară de acestea, omulü și tőle cele-l-alte ființe 
și lucruri din lume aü începută de a viețui și înceteză 
de a fi ca individe. înainte de a fi orl-ce fiiință, a 
trebuitii să existe ființa a totü puternică, care a dalü 
începută tutorü celor-l-alte ființe.

9) Ideile ce suntü în spiritulă omului despre finitii 
și infinitii, perfecții și imperfectă, de unde suntă venite? 
Căci noi. în natura visibilă, în totă ce ne încungiură, 
nu găsim nimicii, nici care să fie infinită, căci tüte aü 
sfîrșită; nici perfecții, căci perfectă va să dică ceva, care 
nare trebuință de nimicii, de cât de sine. Si în natură 
nu există nici o ființă, care să nu aibă trebuință de 
nimeni si de nimic. Denude dar aceste idei? Este evidentă 
că ele suntă puse în suíletulü omului de autorulă u- 
niversulul, care este singurii nemărginită și fără de 
începută, care este perfecții. De aceea am clisă că celă 
perfectă și infinită, se revelă în celă imperfectii și 
finită, adică D-deă se descopere pe sine în operile sale.

10. Ideea despre ființa lui D-deă. omulü o are în adîn- 
culii sufletului sèü; ea este înnăscută în omă, în călii elă 
nu pôle a nu tinde la cunoscința lui D-deü. Acesta 
se dovedesce prin laptulü că toți omenii adîncă cuge­
tători în deciirsulă vecuriloră totü-d'a-una sail înălțată 
prin gândiri înalte spre a cunósce pe D-deü; iar masele 
omenire! totă-d’a-una aü simțită necesitatea de a adora 
pe Ființa supremă, este indiferentă orl-ce nume l-a datii.

Consimțimenlulă universală ală omenirel probeză 
existența lui D-deă; căci dacă omenirea. în orl-ce gradă 



de cultură s’a aflată, a simtitû necesitatea existentei 
luï D-deü și a cultului, apoi ceea-ce este necesară nu 
póte să nu existe ; și o credință vechie ca și omenirea 
nu póte fi greșită ori neesactă.

Cu tóté acestea mijloculù naturalù, saü singurii stu- 
diulü natúréi, nu este suficientă spre a procura omului 
o deplină cunoscință despre D-deu.

Au trecută vécurï multe si în sînulă omenirel aă 
existată diferiți bărbați mari, filosofi celebri, scriitori 
eminent!, ale căroru opere și astădî se sludieză, și ome­
nirea nu a cunoscută prin propriile sale puteri și numai 
prin studiulă natúréi pe adevêratulü D-deă. Ideea 
înnăscută însă în om despre o ființă supremă a existată 
totu-d a-una, dar pe D deă nici odată nu l'a cunoscută 
lumea în adevêratulü înțeleșii. De aceea dice Apostolulü 
Paulü: «Ciinoscêndü pre D-deü, nu ca pre D-deü 
L’aii màritü; nid ’ï-aü mulțămitii, ci s’aü făcutii 
deșcrțl întru cugetele lorii, și s’aü întunecatii ne- 
înțelegătorea lorii inimă ; dicându-se pe sine înțelepți, 
aii nebunită și aii mutată mărirea lui D-deii celii 
nestricăciosii întru asemănarea chipului omului 
celui stricăciosii, și a pasèrilorü, și a patrupedelorii, 
și a celoră ce se tîrescă (Rom. I, 21—23).

Deci, pentru completarea cunoștinței despre D-deă, 
noi avemü și mijloculù supranaturalii, adică revelațiunea 
divină, coprinsă în Sf. Scriptură. Numai prin ajutoruiü 
revelațiunei divine omenirea a putută a-și limpedi cre­
dința sa despre adevêratulü D-deă, scapândü de pueri­
litatea credinței păgânismulul.

Mijloculù supranaturală

D-deü nu a lăsată pe omă numai cu simplele sale 
puteri mărginite spre a dobindi cunoscință despre 



adeverii, ci pentru adeverurile inaï înalte, care întrecu 
puterile rațiune! omenesc!, D-deă a pusă în ajutorulu 
omului descoperirea, ce elu a făcuta omenire! prin 
aleșii sél din timpurile cele mai vechi; iar în cele mal 
de pe urmă timpuri a descoperitei lumei adeverurile 
înalte și adevèrulti ființe! sale prin însuși hulii sèü. 
Nântiiitorulă lisus Christos, care a luată corpu ome- 
nescă, și a venita în lume, ca să învețe pe omu. 
Apostolaid Paula dice: In multe feluri și in multe 
timpuri de demultă D-deă vorbindă părinților!!, 
noștri prin profeți'. In dilele acestea mai dupe urmă 
a grăită noué întru Fiulă {Fpr. 1. 1. 2\ Pe D-deă 
nimeni nu Va redută nici odată. Unulă născută 
Fiulă, care este în sînulă Tatălui, acela a spusă 
(loanu I, 18). Știmă că Fiulă Iul D-deă a venită, 
și ni-a dată noué luminare și pricepere, ca să 
cunoscemă pe D-deă celă adevărată (Ioan 5, 20).

Noué D-deă ni-a descoperită prin Duhul ă seă ; 
că Duhulă tőle le cercă si adlncurile Iul D-deu 
(1 Cor. IV, 10).

Din cele (lise pînă aci. se vede că însuși Fiulă lui 
D (leu ne-a dată lumină. ca să cunăscemu pe D-deă 
(licendă: Spirită este D-deă și cine se închină lut se 
cade să se închine cu spiritulă și adercrulă. Deci 
acestă cunoscință este sigură, neîndoiosă și deajunsă 
pentru omă, hindu cu toluld superiorii atâta sciințeî 
obținute din stadială naturel, superiorii sciințeî, ce avea 
lumea înainte de Christos.

Numirile lui D-deű in s. Scriptură

Revelațiunea divină, limdă unuia din cele mal de 
căpetenie mijlóce pentru cmióscerea lui D-deă, este ne­
cesara să avemă o specială atențiune asupra numi-



riloru. ce se daü luï Dumnedeü în s. Scriptură; căci 
din aceste numiri vomă pute înțelege nu numai însu­
șirile sau atributele luï D-deă, ci chiar ființa Iul D-deu.

La profelulu Isaiea D-deă se numesce pe sine le~ 
hova-. Eli sunt lehova; acesta ini-estc numele (Isaiea 
48, 8). Elite, adică ócetii ce este; acesta este 
numele meii cetii vecinie ii ; dice Domnulă către Moise 
la Horebă (Esire 3, 13,—15).

Amîndouè aceste numiri însemneză ființă prin esce-, 
lentă, ființă fără hotare.

Din explicatiunea s. Ioan Damaschină numele Elite, 
ó însemneză că ființa lui D-deă este o imensitate 
nesfîrșită și nemărginită de existență. Totă asemenea 
dice și sf. Grigore leologulu. că D-deu este ființă ne- 
mărginilă, care covîr.șesce orl-ce idee de timpii și de 
natură.

In noulu Teslamentu lisusă Christosă dice: Duh it 
este D-deii (loan. 4, 24). Asemenea Apostolulu Paul 
dice: Ditliii este Domnulii (2 Cor. 3, 17). Aceslă 
locü ală sf. Scripturi revarsă o mare lumină asupra 
cunoscințeî obținută prin sludiulă naturel, adică ne 
face să înțelegemu că D-deă, în esența sa, este spirită, 
nu este ființă materială, cum se credea în păgânismă.

Din numirile citate mal sus résulta că D-deă este 
spirită și ființă nemărginită, și perfectă, creatorii și 
providențiatoră ală întregului universă.

Elohim este formată din alah, ce însemneză; fu 
spăimintată, și exprimă spaima, temerea simtă a 
spiritului pătrunsă de cugetarea lui D-deă. Etohim este 
D-deulă pe care-lă proclamă natura și consciință, din 
care causă iudeii juraă pe numele Etohim.

lehova este numele revelațiunel positive.
Adonai însemneză Domnulă supremă, este Domnulă 

universului.
El Saclai este D-deulă tare ală alianței.



38

Iar leliova Sabaot este Domnulă (oștiriloră) pute- 
riloră ceresc!.

In Noulă Testamentü, cu totă deosebirea însemnare!, 
acestor nume, ele se confundă, luându-se unulă dreptă 
altulu.

Atributele esenței lui D-deu » »
Simplitatea sau spiritualitatea Iul D-deu

Când vorbimă despre simplitatea sau spiritualitatea 
Iul D-deă, înțelegemă că D-deă este ființă fără de corpă 
și prin urmare nesupusă simțuriloră nostre. ființă per­
fectă, nematerială, necompusă din părți, rațională 
si desăvirsită liberă.

Totă ce este materială este mărginită. Dar în Sf. 
Scriptură D-deă (lice despre sine: «Aii se va ascunde 
cineva întru cele ascunse și eă uu-lă void vede 
pre elù? ylü nu umplu eu cerută și pămîntulu? 
(leremea. 23—24) Ființa corporală nu pole avé acestă 
însușire. Duhu este D-deu. dice însusî lisus Christos, 
(Ioan, 4. 24).

D-deu nu este asemenea aurului sau argintului, 
sau pietrei celei cioplite, de meșteri și de gândulu 
omului. (Fapt. 17, 29).

întronă modă figurată D-deă se numesce în Sf. 
Scriptură focă și lumină, spre a se arăta puritatea 
flintei lui D-deă. care nu sufere nimică impură, ca și 
aceste elemente fisice.

Spiritualitatea lui D-deă consistă nu numai în es- 
cluderea ori-cărei idei și composition! materiale, ci și 
în escluderea orl-cărel composition! raționale. In D-deu 
nu este genă și varietate de specii, nu este într'însulă 
nici o despărțire a însușiriloră esențiale. Aceslă des­



39

părțire o socotimă noï dupre a nostră slăbiciune ; elă 
însă este o unitate și identitate perfectă. Sf. Ioan 
Damaschină dice : Dumnecleirea este simplă și necom- 
pusă. ('’EzăîGt? wsd öpttoSóíoo Cartea I, Capă
IX, și X),

S’a disû mai susu că Dumnedeă este Spiritu. Cu- 
vîntulă Spiritu ne arată în modulă celă mai clară 
esența, substanța saă natura lui D-deă cea incompreen- 
sibilă pentru noî. Not nu cunoscemă de câtă doue fe­
luri de substanțe : substanțe materiale, compuse, lip­
site de cunoscință și inteligență, și substanțe ‘nema­
teriale. simple, spirituale, înzestrate mai multă saă 
mat puțină cu facultatea de a cunósce și înțelege. Este 
peste putință să admitemă că în D-deă este substanță 
materială, când în tote operile sale din universă preste 
totă vedemă urmele ratiuneî celet mat înalte, care facă 
ca not să fimă încredințați, că D-deă este Spiritu.

Din diferitele locuri ale Sfintei Scripturi résulta :
I. Că ori-ce proprietăți necesare materiei sunt streine 

de natura lui D-deă. a) Ori-ce corpă este limitată prin 
spațiă : D-deă nu este limitată prin nimică, ci este pre- 
sinte pretutindeni. «Acela care se ascunde, ore se 
ascunde de mine și eunudăvecia? Ore nu umplu 
eu cerută șipămîntulu ?» (terem. XXIII. 24; CXXXVIII 
7—12). b) Totă corpulă are o formă determinată și 
prin urmare póte fi representată : D-deă n’are nici o 
formă sensibilă, și de aceea în V. Testamentă era oprită 
de a-lă représenta : «Cu cine veți face să semene 
D-deă și ce chipu ii veți da?» (Isaie XL, 18—25). 
c) Corpulă omului este visibilă și supusă la diferite 
schimbări. D-deă însă este invisibilă, dice Paulă, (Col 1, 
15, 1 Tim. 1. 17, Rom. 1, 20) și nimeni nu Ta ve- 
dută. (loan, 1, 18, VI, 46) ; nimeni dintre omeni nu 
Ta vedută și nuda póte vedé. (1. Tim. VI, 16).



■fil

'Tatälü luminel nu pôle priimi schimbări, nicl mà- 
cară umbră da schimbare. (lacov, 1. 17).

cl) OrI-ce corpii Hindii compușii de părți este supusu 
la descompunere și stricăciune. D-deü însă este regele 
nemuritorii alu vécurilorü. (1. Tim. 1, 17). și păgânii 
sunt reprobați, pentru că aii schimbata onórea, care 
nu se cuvine de câtü lui D-deü celui necovuptibilü la 
cliipulü colii coruptibilii alü omului, la figuri de paseri, 
de patrupede și de șărpl. (Dora. 1. 23).

11. In cele precedente s’aü arătatii locuri din Simla 
Scriptură, prin care se negii lui D-deü însușiri mate­
riale; încolo următore, însă se voni enumera Iote lo­
curile Scripturel, prin care se atribue lui D-deü însu­
șiri, ce nu polii li de călii ale spiritului.

1) I se atribue conștiință de sine și de persona- 
lilaica sa. <Eă sunt Ddculă unică, și nu este al- 
tulă ca minor (Deul XXXII, 39: Ex. XX, 2, 3). 
Eii simtă Domnulii; Eü sunlit cobi d'întêiü și cehi 
din urmă. (Îs. XLI, 4; XLVIII, 12). Eă sunt alfa 
și omer/a, începutulă și sfîrșitulă. dice Ddă D-deă, 
care este, era și trebue să [ie, Atoluputerniculu-,

2) Rațiune: Adînculă cistieriiloră, înțelcpciunei 
și științei tui D-deu, cută de nepătrunse suntu ju­
decățile tale și necoprinse căile tale. (Dom. XI. 33, 34).

3) Libériáié:- Domn idă a făcută Iotă ce a voită 
în ceru și pre pămînlu: pre mare și în tóté adîn- 
cimile. (Es. CXXXIV. 6): Elă face totă lucrulă dupre 
planidă și consiliată voinței sale (Etes. 1, 11). Eă 
suntă viă în veci. (Deul. XXXII. 40). Dupre cum 
Tatălă are vieță întru sine, așa a dată și Fiului 
să aibă ciefă întru sine. (Ioan IV. 26).

Prin urmare necrearea, ueînceperea, nemateria- 
litatea, nemurirea, eternitatea, puterea creature, 
suntü atribute esențiale ale lui D-deü. și ele sunt unii 
totü indivisibilii, care este D deu.



41

Dacă în Sí. Scriptură sunt locuri prin care se atri- 
bue lui D-deă membre ca ale omului; acesta nu în- 
semneză că în realitate este așa; ci însemneză că se 
întrebuințeză termeni în vorbire potrivită cu înțelegerea 
nostră. care suntem obicinuit! a ne servi de acest! 
termeni, când vorbimă despre omeni. Dacă este disă 
că omulu este creată dupre cliipulă și asemănarea lui 
D-deă, acesta este disă în privința puteriloră suile- 
tescl, cu care este înzestrată omulu. iar nu în privința 
corpului.

Părinții bisericeî, în generală, aă respinsă antropo- 
morßsmulü ; totu-d'a-una l’aă considerată ca o eresie 
și biserica totă-d’a-una a ținută strictă doctrina des­
pre spiritualitatea lui D-deă, expunGnd-o în cărțile sale 
liturgice.

Prin urmare, Spiritulă absolută esclndendă orl-ce 
idee de materialitate, orl-ce composițiune de elemente 
corporale, de formă, de genă, de accidentă, acesta 
este ideea și atributulă simplitate.

Independența

D-deă este spirită de sine existentă; nu depinde 
de nimeni si de nimică ființa sa. Ființa si tóté însu­
șirile sale le are de la sine și prin sine ; în acesta stă 
independența Iul D-deă. Acestă atribută este de o mare 
însemnătate și mintea limpede a omului este ținută 
strictă de a recunósce acestă însușire ca fórte necesară 
și caracteristică pentru flinta lui D-deă. In natură și 
în ordinea ființelor din lume, acestă însușire rațiunea 
nu o găsesce: rațiunea nostră dar n’ar pute înțelege 
acestă atribută. dacă elü nicăiri n’ar ave o realitate. 
Dar D-deu revelându-și acestă însușire, spiritulă omului 



42

s'a liniștiții védendő că independența există tocmai 
în acela, care este și isvorulă, și posesorul el.

In sf. Scriptură sunt multe locuri din care putemu 
înțelege independența lui D-deă. «Să scițl, să credeți 
și să cunâscețl ; dice Domnulă, că eă sunt, și 
mai înainte de mine n’a fostă altă D-deă (Is. 43, 
10). Eu sunt întâiă și eă după acestea ; afară de 
mine nu este D-deu (Isaica 44, 6).

Elă n’are trebuință de nici un ajutoră streină, ci din 
contră dă tuturoră tóté. « D-deă, dice sf. Scriptură, 
care a făcută lumea și totă ce este în lume, 
și care este Dommdă cerului și ală pămîntulul, 
nu locuesce în temple, zidite de mâna âmeniloră, 
și elă nu este onorată de lucrulă măinei âmeniloră, 
ca cum ar avé trebuință de ceva ; elă, care dă 
tuturoră vieța, respirațiunea și tâlc lucrurile». (Act. 
XVII. 24, 35; Is. XL, 28). In noi însă, din momentulă 
ce nu pu temă singuri a îndeplini ceva, se deșteptă sen- 
limenlulă dependenței de o existență streină. Sf. Scrip­
tură însă ne încredinleză. că în D-deă nu este nimicii 
streină, care să-I potă comunica ceva, ori în privința 
existenței și perfecțiune!, ori în privința lucrare!.

«Cine a ajutată spiritului D-lul? Cine 'l-a dată 
luî sfată? Cinel'a învățată ce trebue să facă ? Pe 
cine a consultată? Cine la învățată': Cine 'l-a 
arătată calea justiției? Cine l-a datu daruin seanței? 
Cine’i-a deschisă calea înțelepciuneî? (JsAO, 13—14).

Cine l-a dată lui ceva întâiă, ca să ceră rcsplată? 
Totă este de la sine, totă este prin sine, totă- este 
în sine (Rom. XI, 35, 36).

Sf. loan Chrisostom (asupra Psal. 14), dice: «6 ă^,-
-A est; pp văy,»— D deulă

binecuvîntăreî nare trebuință nici de dară- căci 
Diri nulă nu este în lipsă.

Augustină (Cartea LXXXIII, quaest. 22) dice: Ubi 



43

nulla indigentia, nulla nécessitas-, ubi nullus de- 
fectus, nulla indigentia’ nullus autem defectus in 
Deo-, nulla ergo nécessitas.

Sf. Ioan Damaschin dice : D-deü este ființa inde­
pendentă, absolută, a totu puternică, dătătore de vieță, 
o putere, care domină töte, exercitândù un imperiù 
nesfîrșittt ; este o forță, căreia nu se póte opune nimicù, 
care stabilesce toți șefii și löte rangurile și care este 
peste tóté CEz&satç zsă. opHoSo'jo'j Cart.
I, 14 și 8).

D-deü existândü prin sine, fiindü creatorü și stàpînü 
suveranü a totü ce esistă, rațiunea umană este nece­
sitată de a recunósce, că D-deü este independenții.

Imensitatea și omnipresența luî D-deű

D-deü, flindü spiritü purü și în acelaș timpü infinitii 
din töte punctele de vedere, nu pôle fi supusü la nici 
o limitațiune de spațiu și de timp ; ci umple totü cu 
ființa sa. Acesta este imensitatea, ca atributü alü lui 
D-deü. Și dacă D-deü umple totü cu ființa sa, neapăralti 
că elü este presinte în totü loculü și la totă fiiința ; 
acesta este omnipresența divină. D-deü dar este pre­
tutindeni; în totü loculü și în totü timpulü.

Imensitatea și omnipresența lui D-deü se învede- 
reză prin următorele locuri ale sf. Scripturi: «Aii nu 
■umplu eu cerul u și pămîntulu, dice Domnulü (terem. 
23, 23, 24). Ad ascunde-se va cine-va unde-va și 
eu nudü void vedé pre eld' (Ibidem). Iar profetulü 
Davidü dice: «Unde me void duce de la Duliulü 
teu și de la fața ta unde void fugi ? De me void 
sui în cerii, tu acolo ești ; de më void pogor! în 
iadă, tu de față ești-, de void lua aripile mele de 
dimineță și mè void sălășlui la marginile mărei și 



■I 1

acolo mâna ta me va povățui și me va ține drépta 
ta (PsaL 138. 7—10).

Sulomonă (lice, în rugăciunea sa: «Dacă cerută și 
cerută ceruriloră nu te póte coprinde, cu câtă mal 
putină acesta casă, ce am zidită (111 Reg. VIII, 27 
conf. II, Paroli]) VI. 18).

lisus Christos vorbind cu Samarilana, la întrebarea 
ei: unde trebue a se închina tul D-deă ? ÎI rèspunde 
că va veni timpuiă. când nici în Ga vízim, nici în 
Ierusalim nu se vor închina tul D-deă, ci închi­
nătorii cei adeverați se vorn închina cu spivitută și 
cu adeverută^. prin care lasă a se înțelege că pretutin­
deni se vorn pute închina cu spirilulă și cu adevèrulu.

Părinții și învățătorii bisericeî învățândă despre imen­
sitatea și omnipresența iui D-deă. au căutată să înlăture 
și erorile ce ar li putută să se furișeze pe lingă ideea 
acestei însușiri. Ast-felu el au explicată, că dacă D-deă 
este imensă .și presinte pretutindeni, acesta nu însem- 
neză o estindere sau ditatațiune a esenței sale, cum 
ar ii a aerului, a luminol; căci esența lui este nema­
terială: ci cin este totă pretutindeni și în totă loculă. 
Pentru D-deă tot universală este unii punctă geome­
trică. care nare nici o întindere și nici o dimensiune.

St. Ioana Damaschină (lice: «& cuvine să scimă 
că D-(leă nu ave părți; totă se află pretutindinea 
și în întregime : nu petrece cu vre-o parte în cutare 
locă. ca cum sar despărți asemenea corpuriloră : ci 
este told in tute și totă mal presusă de tőle. {Expu­
nerea cred. ort., cart. I, Cap. XIII).

Eternitatea

Când dicemu că D-deă este eternii, acesta însem- 
neză că D-(Jeă n are nici începută nici sfîrșită ală exis- 



45

teniei sale și este independenții de orï-ce condițiune 
de timpii. Acestă atributu alii lui D-deii se învederézâ 
prin următorele locuri din Sí. Scriptură : Dómne, scă­
pare te-al făcută none în nemit șl în ncmă; mat 
înainte de ce s’a ii făcută munții și s'a zidită pă- 
mîntulă și lumea, și din vécu pînă în vécu tu ești. 
(Ps. 89, 1, 2. 3). Sfinții, Sfintă, Sfinții, Dommdă 
D deü Atotputerniculă, celu ce era și este și cela 
ce va să fie. (Apocal. 4, 8).

Apostolulă Paulii îlii numesce singură, care are 
nemurire ()0 y.™- r/wv (1 Tim. 6, 16).

Dacă și ființele create aii nemurire, ele nu suntă 
și fără începută; D-deă însă este și fără începută și 
fără sfirșitu.

Pentru D-deă nu este nici trecutii, nici presinte, 
nici viitorii ; pentru elfi Iotă eternitatea este unii timpii 
presinte. De aceea dice Scriptura: «0 mie de ani 
înaintea ochiloră tel, Domne, ca dina de Ieri, cave 
a trecută*. (Ps. 89, 5); Iar Apostolulă Petru dice: 
«0 di înaintea Domnului este ca o mie de ani, 
și o mie de ani, ca o di». (2 Petr. 3, 8).

Sfinții părinți al bisericel explică eternitatea lui D-deii 
ast-felă: «Ea nu este, cum și-o represintă de ordinară 
unii omeni, o curgere de timpii fără începută și fără 
sfirșitu. formată de o cantitate nenu nerată de părți, 
care sar succedă fără întrerupere și prin urmare ne­
cesarmente compusă de unii trecută, presinte și viitorii ; 
ci este, cum s’a clisă mal susu ună presinte constantii, 
invariabilă. Ast-felă Sf. Grigorie Teologul dice : D deü 
a fostă fotă d'a-una, va fi totă-d’a-una. sau mal 
bine, elă este totă-d’a-una, ca unii oceană indefinită 
de existență și fără margini.



46

Imutabilitatea

Imutalitatea este un alributu alu lui D-deă. în vir­
tutea căruia elă rămâne acelașă (à[j.-ïàt3XTpo; = immula­
bilis) în esența, în forțele și perfecțiunile sale, ca și în 
determinațiunile și actele sale.

S. Scriptură descriindă acestă atribulă, înlătură de 
la D-deă Iote schimbările, ce se observă la omă. D deă 
nu este ca omul à spre a fi capabilă de a minți, nici 
ca fiulă omului, spre a fi supus schimbărel (Num. XXIII 
19). Acela care triumfă în Israilă, nu va ierta, va 
remânc inflexibilă, fără a se căi ele ce a făcută; 
căci nu este om ă spre a se căi (1 Regi XV, 29).

Inima omului are diferite cugetări, dar voința 
Domnului va rëmâne tare (Prov. XIV, 2Í).

Dintru începută, tu Domne, al întemeiată pă- 
mîntulă, și cerurile sunt lucrată mâiniloră tale. 
Acelea vor peri, iar tu vel románé în eternitate. 
Acelea se vor învechi; ca o haină le vel schimba 
și voră fi schimbate : iar tu ești acelaș și an ii 
tel nu se vor sflrși (Ps. c. 1, 26, 28, Ébrei 1, 11, 12).

Părinții! bisericel esplicaă imutabilitatea lu! D-deă 
în acestă modă : Mutabilitatea unei ființe negreșită 
este însoțită de o seric saă succesiune de stări di­
ferite ; dar în D-deă nară puté avé locă nici 
serie, nici succesiune, pentru că este eternă (Terțul 
adeversus Prax). Din mutabilitatea unei ființe résulta 
o schimbare în bine, saă rèû ; dar în D-deă este im­
posibilă a se admite una saă alta; căci elă este per­
fectă. Schimbarea pôle a se opera prin achisițiune, ori 
spoliațiune; dar în D-deă achisițiune saă spoliațiune 
sunt lucruri imposibile ; căci D-deă este imensă și ne- 
materială (Cu’igore de Nisa în Psalm, tract. II cap. 4 
pagina 298 edit. Morel; contra Eunomium oral. XII.



47

August, de Civitate Dei liber XL cap. 10. Damaschin 
Expunerea cred cart. I, 8).

Rațiunea umană nu pôle a nu admite și recunósce 
imutabiJitatea divină; chiar anticitatea păgână, prin 
vocea înțelepților vechi recunoscea acesta.

Infinitatea luï D-deu. Numindü pe D-deü infinită, 
ínsemnézá că Elu este nu numai fără nici o limită și 
fără nici unu defectă sau imperfecțiune, ci că elă po­
sedă totă perfecțiunea în gradulu celu mal înaltă, {in­
finite perfectus).

1) Sf. Scriptură ne înfătișeză acestă atribută în doué 
moduri diferite : une-orî vorbesce despre D-deă în modă 
absolută ; alte ori Ilă compară cu cele-l-alte ființe ; 
dar și întfunu casă și în altulă înfătișeză acestă atri- 
butu forte clară și cu multă putere.

Astfelu Sf. Scriptură dice : «D-deă este lumină și 
in Elu nu este intunerică». (1 loan, 1. 4). «Fiți 
perfect! cum și tatălă vostru celu cerescü este per­
fectă». (Mat. V, 48) : «Mare este Domnulă și vred­
nică de a fi lăudată si mărirea sa nu are hotară». 
(Ps. CXL1VX, 5).

Iată D-deulă nostru mare este ; Elu covirșesce 
sciinta nostră, si anii sei nu se potă numera. (Ioană 
XXXVI, 26).

Domnulă nostru este cu adevărată mare, pute­
rea sa este infinită și înțelepciunea sa n’are ho­
tară. (Ps. CXLVI, 5).

D-deulu mărirel a tunată, Domnulă sa făcută 
auclită preste ape multe. (Ps. XXVIII, 3).

Gloriea sa este peste ceruri. (Ps. CXII. 4).
Totă pămîntulă este plină de mărirea tul. 

(Isaiea, VI, 3).
Dar mărirea și gloriea la D-deă nu suntă altă-ceva 

de câtă înseși perfecțiunile sale, consecința insepara­
bilă saă manifestațiunea acestoră perfecțiuni.



4 S

Comparândù pc D-deü cu ccle-l-alte ființe nu gă- 
sesce nici una. care să fie asemenea lui. «Domne, 
cine este asemenea fie». (Ps. XXXIV, 10).

«.Dumnedeulă cerurilor ă. Domnulu Domnilor ă, 
Dumnedeu mare, puternica și înfricoșată». (Deuter, 
X, 17); lEqelc llcqiloră și Domnul ă Domn Horă. 
(1, Tim. Vl/15).

Une-orl St. Scriptură represintă perfecțiunile luî D-deu 
așa de mari, în câtă înaintea lorii, perfecțiunile celorü- 
1-alte ființe paru a se pierde : Astfelü, ea îlü numesce 
nu numai puternică, ci singură puternică. (1 Tim. 
Vi, 15); nu numai bună, ci singură bună. (Marc. 
X, 18); nu numai Sfintă, ci singură Sflntă. (1 Regi 
11. 2): nu numai ințeleptă, ci singură înțeleptu. 
(1 Tim. VI. 16); nu numai nemuritorii, ci singură, 
care arc nemurirea. (1 Tim. VI. 16).

In tine că cele-l-alte ființe nu suntu nimicii în com- 
parațiune cu mărirea infinită a lui D-deü.

Atotű-puterniciea

Sub numele de Atotu-pufernicie, ca atributü alu 
Iul D-deü, înțelegemti puterea Iul nelimitată de a crea 
totü și de a ține Iotă suptii a sa stăpînire.

Sf. Scriptură atestă Atolü-putemiciea lui D-deü prin 
următOrele locuri :

«Täte suntă cu putință la D-deă». (Luca 1. 37). 
D-cleă este marc și Atotă-puternică : Elă este mare 
în sfaturile sale, tare prin minunile și semnele sale ; 
Elă este Stăpîndoridă supremă ală tutoră lucru- 
riloră-. Domnulă celă cu nume mare, (loan XXXII, 
18. 20: 11 Cor. VI, 18. Ap. XXVI, 7).

In particularii Sf. Scriptură represintă omnipotența 
în creațiune: -D-dcă a clisă să fie lumină și sa 



49

făcută lumină». (Facere I, 3). $Elă a disă și loto 
lucrurile s’a 'făcută', Elu a poruncită și tóté s’au 
creată. (Ps. XXXII, 9). Prin cuvîntulă Domnului 
cerurile s’au întărită și prin suflarea gurel Iul 
a produsă totă armata ceruriloră. (Ps. XXXII, 6 ; 
Ieremiea XXXII, 7).

Pe de altă parte Sf. Scriptură represinlă îngrijirea 
lui D-deü de lume prin puterea ce exercită asupra 
tutorii lucruriloru :

«Tôle creaturile așteptă de la Tine, să le dai 
loru hrană la vreme. Când tu le dai, ele adună, 
și când deschidl mâna ta tóté se umplu de bună­
tatea ta; Iar când tu vel întorce fața ta, tóté se 
voră turbura. Lua-vei duhul ic lor ă si se voră 
sfîrși și tőle voră peri și se voră întorce în pul­
bere. Trimite-vel duhulu tèü și se voră crea și vel 
înnoi totă fața pământului. (Ps. CUI, 28—-31). A Ta 
este mărirea, puterea, gloriea și victoriea; ție se 
cuvine laudă-, căci totă ce este în ceru și pre pă- 
mîntă ală teă este; ție se cuvine a împărați și tu 
ești mai presusă de toți Domnii. Tu al puterea 
suverană peste Iote creaturile, puterea și autori­
tatea suntă în mâinile tale». (Par. XXIX. 11 si 12 ; 
Deut. X, 17; 1 Tim. VI. 15; Ap. XVII. 14. Col. II, 17; 
Ebr. 1, 3).

«Cine este D-deă mare, ca D-deulu nostru; tu ești 
D-deu, care faci minuni. (Ps. LXXVI, 13. 14. Conf. 
LXXXV. 11); care cauți spre pămîntă și-lă faci 
de se cutremură; care atingi munții si fumegă». 
(Ps. CUI, 32).

D-deă a alesă pre cel mal puțină înțelepți al 
lumel spre a confunda pre cel înțelepți ; elă a alesă 
pre cel slabi spre a confunda pre cel puternici; 
elă a alesă pre cel mai fără de prefă și mai des- 
prețuiți și ceea ce nu era nimica spre a distruge 

4



ceea ce era; ca nimeni să nu se mândrcscă înain­
tea Iul. (1 Cor. 1, 27, 29). lisusă Christosă trebue a 
împărți piuă ce D-deă a. pusă supt piciârele sale 
pe toți inimicii sel. (Ibidem XV, 25). «Eu le daü 
vicță eternă și ele nu vorn peri în vecii și nimeni 
nu le va răpi din mâinile mele». (Ioan, X, 28).

Doctrina despre omnipotența Iul D-deă a fostă în 
generală recunoscută totă-d’a-una ; și de aceea părinții 
bisericel aă credulă de prisosă să o mal demonstre. 
« Arătați-ml,—dice Augustină,—nu unu creștină, sau 

Juden, ci chiar unu păgână, adoratorii ală ido- 
liloră și servitoră ală demonului, care să nu măr- 
turisescă că D-deu este Atotă-puternică? (Sermo. 
CXXX1XC. 2).

Medilândă profundă ideea despre Ființa cu totală 
perfectă și infinită și a ființei cc există prin sine în­
săși. uniculă isvoră de vieță și de putere pentru Iotă 
ce există ; pe de altă parte privindă mărirea și imen­
sitatea universului, creată și totă-d’a-una conservată de 
D-deă, rațiunea noslră este adusă firesce la convin­
gerea despre Alolă-puterniciea Creatorului.

Atributele inteligenței lui D-deu

Inteligența lui D-deă se póte examina din punctă 
de vedere teoretică, adică în sine însăși, și din punctă 
de vedere practică, adică în raportă cu operile sale. 
Prin examinarea din casulă întăiă ne facemă idee 
despre omnisciința lui D-deă; iar în casulă ală doilea, 
înțelegemă suverana înțelepciune a lui D-deă.

Omnisciința. Mărturisindă că D-deă este ființă, care 
scie tóté: omniscius. prin acesta mărturisimă că D-deă 
nu numai scie totă, ci că elă scie totă în modă perfectă.

Sf. Scriptură espune în modă detaliată obiectele 



51

sciinteï lui D-deü. Ea atestă că elă scie și în parti­
cularii. că se cunósce pe Sine și cunósce totü ce este 
afară din elă ; ea cunósce totù ce este posibila și totü 
ce există reală ; trecutulü, presentulü și viitorulă.

D-deü este mai mare de câtü inima nostră și 
elü scie totü. (1, Ioană, III, 20). Nimeni nu cunósce 
pe Fiulü de câtü Tatcdü, dupre cum nimeni nu 
cunósce pe Tatcdü de câtü numai Fiulü. (Mat. XI, 27). 
Cine cunósce ce este în omü de câtü spiritulü 
omului, care este într însulü. ? Totü așa nimeni nu 
cunósce ceea ce este în D-deü de câtü spiritulü lui 
D-deü. (1 Cor II, 11).

«Nici o creatură nu-ï este ascunsă; totü este 
golü și descoperită înaintea ochilor ü Aceluia, des­
pre care vorbimü. (Ebr. IV, 13)». Inima tutorü 
ómenilorü este nepetrunsă ; cine va pute so cu- 
noscă? Eü, Domnulü pètrundü inimile și rărun­
chii. (1er. XVII, 9, 10). Domne, tu cunosci inimile 
tuturora ómenilorü. (Ac. 1, 24, XV, 8). Hága pre 
Tatcdü teă în ascunsă și Tataid teu, care vede în 
ascunsă, îți va resplăti ție la arătare. (Mat. VI, 6).

D-deă cunósce secretulă : D-deü cunósce opera, sa 
din fotă eternitatea. (Act. XV, 18); va veni diua, 
când Domnulü trebue să judece lumea dupre drep­
tate. (Act. XVII, 31). Elu va aduce lalumină ceea 
ce este ascunsă în întunerică și va descoperi cele 
mal secrete cugetări aleinimilorü nóstre (1 cor. 
IV, 5) și va da fie-căruia dupre faptele sale (Rom. 11 6). 
D-deü cunósce presintele: Elă revelă lucrurile cele 
mal profunde și cele mai ascunse, cunósce ceea 
ce este în întunerică și în Elă se găsesce adevë- 
rata lumină (Dan. II 92).

Eu sunt D-deü si nu este altă D-deă afară de 
mine. Eă anunță de la începută ceea ce nu trebue 
a veni de câtă la sfîrșitulă secoleloră (IsaieaXLVI, 9).



52

Tatälü vostru scie de ce aveți trebuință înainte 
de a cere vol (Mat. VI, 8).

Sciința lut D-deü se deosibesce de sciința nostra 
omenésca : Noï dobîndimü cunoscințe despre lucruri, 
pe care nu le am cunoscuta mal nainte ; D-deu însă 
scie totü din eternitate. D-deü cunósce opera sa din 
eternitate. Noï cunóscemü lucrurile gradată și suc­
cesivii; D-deü Insă cunósce pe töte de odată. D-deü 
este mal mare de câtü inima nostru; elü scie totü (1 
Ioan III, 20).

Noï dobîndimü cunoscințe prin simțuri, carene adacü 
impresiuni de la obiecte; prin imaginațiune, care re- 
presintii imaginile obiectelorü ; prin memorie, care con­
servă imaginile precedente și prin rațiune, care face 
raționamentele și deducțiunile sale. D-deü scie și vede 
totü imedialü : trecutulă, presintele și viitorulii și nare 
trebuința de nici unu mijlocii.

Părinții bisericeï nu numai aă atestată despre om- 
nesciinia lui D-i.ieü, dar încă el au căutată să-și ex­
plice pe ce se intemeeză acostă atribută.

Dionisiă Ariopagitulă și Pantenu dică că D-deă este 
omniscientă pentru că este creatorii și totală depinde 
de elă.

Augustin (lice că D-deü are în inteligența sa ideile 
tuturor lucrurilor. Iar Irenen (adversus haereses) și 
Minucius Felix (în Octav. XXXII) dieu că D-deă este 
omniscientă, liindă-că este prelutindinl presinteimediată.

înțelepciunea supremă

Ideea. ce noi avemă despre înțelepciunea supremă 
a lui D-dcă, se pute defini ast-fel: înțelepciunea lui 
D-deă este cunoscința perfectă a celoră mal bune sco­
puri și a celor mal bune mijlóce; este inteligența cea 



mal perfectă, care are în a sa posesiune modulu de a 
aplica mijlőcele cele mal bune pentru atingerea sco- 
puriloru celoru mal bune. Acesta negreșilu, nu este 
altceva de câtă omnisciința sau inteligenta divină din 
punctü de . vedere practicii. Pentru acesta Sf. Grigore 
teologulu în simbolulu séd dice: este und singurii D-deu 
tatălii Cuvlntului viit alü înțelepciunei supreme, 
unit singurii Domnii, D-deii din D-deit, ... înțelep­
ciune, care coprinde tot.

Sf. Scriptură ne represintă pe D-deu ca ființă cu. 
totulu perfectă, în care residă înțelepciunea și puterea, 
care posedă sfatulu și inteligența (Iovă, XII, 13). «Dacă 
vre tmuhî dintre noï este lipsită de înțelepciune, să 
céra de la D-deu, care dă tuturor darurile sale fără 
să înfruntese și înțelepciunea i se va da. tacov I. 5)». 
Dommilii dă înțelepciunea și clin-gura sa esc pru­
dența și sciința. ("Proverb. II, 6; Dan II, 21). O adin- 
culü vistieriilor^ înțelepciunei și sciințeî lut D-dcit ! 
Cái ü de necuprinse sunt judecățile tale și 'ne pă­
trunse căile talc! (Bom. XI, 53).

Sfinții părinți și învățători aï bisericel asemenea 
arată dupre cuvîntuld Iul D-deu trăsurile înțelepciunei 
supreme: în organisațiunea universului în generală, a 
soréiul, a lunel și a steleioru, a aerului, a apel și a 
pămîntulul, a vegetalelor și animalelor etc. Ast-felă 
Sí. Vasile celu mare dice : «o singură ierbă, un sin­
gurii firii de ierbă, este de ajunsă spre a observa 
tătă cugetarea prin esamenulit artei infinite, care 
a presidatit la formațiunea sa.

Dacă suntem cu atențiune celd puțind asupra un- 
ghiiloru fomulul). dice sf. Chrisostom, descoperimă tră­
surile luminöse ale înțelepciunei divine, sait în 
forma, lórit, sait în substanța lorii, sait în dispo- 
sitiunea lovit.

O singură aruncătură de ochi asupra universului, 



51

dupre cum s’a (lisă, este de ajunsă spre a convinge 
rațiunea umană despre suprema înțelepciune a celui 
Atotă puternică, dupre cum (lice însuși Arislotelă 
(Fisica cart. II, cap. 8),

Atributele voinței lui D-deű ) >

Voința lui D-deă se póte considera din doué puncte 
de vedere : sau în sine, sau în raportulă el cu crea­
turile.

In sine considerată voința lui D-deă se prcsintă cu 
totulă liberă', iar în raportă cu activitatea sa. cu totulă 
sântă sibună, in gradulu celă mat înaltă, atâlu către 
ființele rationale cât si către cele neralionale.

Principalele atribuie ale lui D-deă sunt: libertate 
nelimitată, sanctitate perfectă. bunătate nesfîrșită, 
desăvârșită veracitate, fidelitate și justiție supremă.

Libertatea supremă. D-deă este liberă în modă 
absolută, pentru că elă nu este constrînsă prin nici o 
necesitate exterioră saă interiórá.

Totă activitatea divină atîrnă de la înalta sa rațiune 
și de la siatulă voinței sale, cum dice Aposlolulă (Etes. 
I, 16). Elă alege ce voesce; și ceea ce alege, realiseză 
dupre cum voesce. De aceea confesiunea ortodoxă a 
lui P. Movilă dice: Imperiulă supremă și a totă puter- 
nicica lui D-deă n’aă alte hotare de câtă voința și 
buna sa plăcere; și prin acéstà rațiune elă nu face totă 
ceea ce póte ; dar nu face și nu póte face de câtă 
ceea ce voesce. (Conies, ort. art. 1, rep. la cest. 14).

S. Scriptură dice despre libertatea lui D-deă: «Elă 
face totă dupre planulă și siatulă voinței sale». (Eies. 
I, 16). «Au nu se vindu doue pasări pe ună obolă ? 
și cu tóté acestea nici una nu cade pe pămentă fără 
volea tatălui vostru ? (Mat. X, 29, 31).



Usus Christos s’a dată pe sine pentru pocalele 
nóstre spre a ne scote din corupțiunea veacului 
present'd, dupre voința lui D-deù Tatăhi, căruia se 
cuvine gloriea în vecii vecilor (Galat. 1, 4, 5).

Părinții bisericel: Basiliă cel mare, Irenen, Ipolitù, 
Epifaniă etc. și în specială, St. Ioan Damaschină de­
monstra libertatea lui D-deă. Cel mal din nainte părinți 
demonstraă libertatea divină, când combăteaă erorile 
păgânilor și ale eroticilor^ care susțineaă că D-deă 
este supusă destinului, și când voiaă să arate în ce 
consistă adevărata imagine a lui D-deă în omă.

Sf. Ioan Damaschină dice: «Dacăomulă a fostă creată 
dupre chipulă lui D-deă, care este Ființă fericită absolută 
și. existentă și că D-deirea este liberă și posedă voința 
prin esența sa, atunci omulă ca imagine a lui D-deă 
este liberă prin esența sa și posedă, voință (Exp. exactă 
a credinței ort., cartea III. cap. 14).

In fine, dacă D-deă este spirită perfectă, independentă, 
și a totă puternică, rațiunea nostră chiar este silită de 
a recunósce că Elă este liberă în gradul celă mal înaltă.

Dacă omulă, imaginea lui D-deă. este liberă, dar 
isvorulă libertățel și independenței pote să nu fie liberă?

Sanctitatea perfectă. Când dicemă că D-deu este 
sfîntă. înțelegemă, că Elă este cu desăvârșire curată 
de ori-ce pecată ; că elă nu póte păcătui și că în iote 
acțiunile sale urêsce reulă și iubesce binele, în tóté 
acțiunile sale.

Lumină este D-deu, dice Sf. Scriptură, și întunericu 
nu este întru elù (I, Ioan, 1, 5).

Nimeni ispitindu-se să nu clică: me ispitescu de 
la D-deu; căci D-deu nu este ispitită de rele, nici 
nu ispitesce pe nimeni (lacovü, I, 13).

Sanctitatea lui D-deu nu este ca a ființeloră create. 
Elă este simtă prin esența sa proprie. Cele-l-alte ființe 
nu potă deveni sfinte de câtă prin cooperațiune divină.



De aceea Ciril din Ierusalim (Catehes. V, No. 19), dice: 
^Unulu este sflntü într'adevèru, sfinții prin natura 
sa1, nu e totă așa și cu noi: noi nu suntem sfinți de 
câtă prin comunicare,prin cultă și prin rugăciune.

Justițiea supremă

Sub numele de justiție supremă înlelegemu unu 
atribuiri ală lui D-deu, în virtutea căruia Elă resplătesce 
creaturiloră sale morale, lie-căreia dupre meritele sau 
faptele sale, adică recompenseză pe cel buni șipedepsesce 
pe ceï rèï.

Patriarhulu Avram, rugând u-se, ca să nu pîerdă 
Sodorna, exprimă limpede și corectă idea despre justițiea 
lut D-deă : «Nu. negreșilu, nu vei pierde pe celă drepții 
cu celă nelegiuită și nu con f un dl pe cei buni cu 
ceï rèï. Ăccstă purtare nu ți se cuvine în nici 
ună modă, și judecândă totă părnîntulă nu vel 
puie esercita o a st-felii de judecată (Gen. XVIII, 
25' D-deă- este judecătorii dreptă, tare și pacientă 
(Ds. Vil. II). Dreptă osie Domnulă, în tóté căile 
sale. CXMV. 17). E'u va judeca totă pămîntulă cu 
ecilatc: cl. à va judeca paparele cu justifie. (IX. 8 . 
LXVI. 21). '

iisus Christos dice: ..Fiulă omului va veni cu 
gloria Tatălui sèù. cu îngerii sei, și atunci elă 
■va da fie-câruia dupre faptele sale (Mat. XVI, 27); 
„D-deă va da fie-câruia dupre faptele sale....: căci 
elă nu caută în fafa ómenilorü. (Hom. II. 6, 11 . 
Gal. 11. 6: Efes. VI. 9; col. III. 25)".

Elă va bine-cuvînta casele celoru drepți, (proverb. 
III. 33).

Ap. Paul dice: «Lupta cea bună m'amă luptată, 
calea amu săvC-rșitu, credința amu păzită; numi ré- 



mâne de câtă să așteptă cununa dreptățel, care mî-esle 
păstrată, pe care Domnulă, ca ună dreptă judecătoră 
ml o va da în acea di, si nu numai mie, ci si tu­
turoră acelora, care iubescă venirea sa. (Tim, IV, 7, 
8). «D-deă nu este nedreptă ca să uite bunele vdstre fapte 
și caritatea ce ați dovedită prin asistentele, ce ați 
făcută în numele meă si pe care le faceți sfintiloru 
(Tim. VI, 10).

Fie-care va priimi de la Domnulă resplata binelui 
ce a făcută, fie robă, sau liberă (Efes. VI, 8 ; Mat. X, 42 ; 
Rom. II, G).

In fine, s. Scriptură afirmă într’unu modă positivă 
că D-deă pedepsesce snă va pedepsi pe păcătoși pentru 
păcatele loru; ea ne înlățișeză pe de o parte atâtea 
pedepse aplicate omului pentru păcală, ca gonirea din 
Raiu, potopulü, Sodorna, restignirea luliisus pentru lume ; 
iar pe de altă parte venirea a doua, ea să resplătescă 
celoră buni și drepți, când va dice: vcniți bine-ca- 
vlnlcdi părintelui meii etc., iar celoră răi le va dice: 
duceți-ve de la mine etc.

I. Dacă D-deu pedepsesce pe cei răi prin acesta 
nu contradice nemărginita sa buuăiale ; căci ideea 
dreptă și corectă despre D-deu ne impune a-I recundsce 
nu numai bunătatea, dar și iustițiea. Bunătatea lui 
D-deu este tot-d’a-una justă, și justițiea tot-d'a-wia 
bună. Elă ne pedepsesce nu de mânie, ci cu bunătate 
spre a ne corige, ca unu părinte ; și de aceea pedepsele 
sale nu sunt numai semne de justifie, ci si de bu­
nătate către noi.

Dacă D-deu pedepsesce pe unii, care în aparență 
sunt drepți, iar alții rèï și păcătoși prospérez! în vicia ; 
apoi vieța de aici e numai o pregătire pentru cea 
viitore, când fie-care îșl va lua plata sa. Pe lingă 
acesta, nimeni nu trebue să se socotesc! fără pecată ; 
și dacă D-deu îiu pedepsesce când-va. acesta are de 



58

scopii spre a-lü curați de orï-ce rele pe care el nu le 
scie, ca să nu mal fie pedepsiti și în vicia viitóre ; iar 
colorii rêï le acordă câte unu timpii de pocăință, sau 
le acordă prosperitate pentru vre-unii bine, ce voră fi 
făcutii, spre a-șl lua plata loru.

Afară de acesta, câtă e de senină viola colorii buni 
chiar în lipsă și călii de torturată este viéta coloră 
rol chiar în mijloculii distract iiloră ; căci faptele lorii 
rele esercită o funestă influentă asupra sufletelorii și 
corpurilorii celorii păcătoși.

Unitatea lui D-deu >

Dogma despre unitatea lui D-deă în esența sail sub­
stanța sa este ținută cu mare rigurositate în legea 
vechiului așcdămînlii. Toții asemenea în Crcștinismă 
dogma fundamentală față cu politeismulii păgână este 
unitatea lui D-deă.

In simbolulă credinței și anume în articolul 1. noi 
mărturisimă credința în acostă dogmă dicendă : «Credit 
întrunulă D-deă».

Inimici al acestei dogme aii fostă: 1 păgânii. 2 
gnosticii. 3 maniclieu. 4 paulicianil și Bogomilil.

Iată ce dice s. Scriptură despre unitatea lui D-deă : 
Eă sunt Doinnulii D-deulu teii, care te-am scosii din 
Egiptu. din casa robiei', să nu aibl alti D-del afară 
de mine (Exod. XX. 2, 3); considerați că cit sunt 
D-deii unicii si nu este altul ii afară de mine singurii 
(Deut. XXXII. 39).

S‘ar pute cita asemenea mulțime de locuri din 
Script, despre unitatea lui D-deă : dar aceste citate ar 
fi prea împovărătore ; asemenea lucruri se polii vedé 
orl-când și din coprinsulă loră orl-cine pole înțelege 
că este o calomnie prea îndrăsneță, când ar dice 



59

cine-va că în vechiulu Testamentă sunt locuri, care 
nu atestă despre polileismu, când ar citi őre care nume 
plurale date lui D-deu, ca elohim, să facemù omù etc.

Apostolulü Paulă în epistola către Efesinl (lice : nu 
aveți de câtü un D-deu, Tată ală tuturor, care este 
mal presusă de toți, peste totl si în noi tot! (Efer. IV, 
1, 3. 6).

Către Timoteiă elice, ca să se facă rugăciuni 
pentru toți omenii, căci nu este de câtă unu D-deă 
și unu mijlocitor ă intre Dumnedeü și omeni, lisus 
Christos omulă, care sa dată, pentru răscumpă­
rarea tuturoră (1 Tim. II, 1—5).

Pe lingă cele clise piuă aci. mal sunt și următorele 
probe raționale : probe antropologice, cosmologice.

Tertulian vorbindă despre unitatea lui D-deă dicea 
păgâniloră: plecați urechiea la atestațiunea sufletului 
vostru, care cu tőle prejudițiile și róna crescere, cu 
töte patimile, când se deșteptă ca dinlr’un somnii a- 
dîncă invocă numele unul singură D-deă strigândă : o 
bunule Domne! ce-o vrea D-deă! D-deă este mar- 
toridă meu, speră în D-deă, D-deă më va resplăti.

2) Lumea este una cu totă varietatea și diversa așe- 
dare a diferiteloră el părți, și prin acesta ea represintâ 
o perfectă unitate și atestă despre unitatea Creatorului.

3) In universă se vede acestă ordine și armonie; 
totulă urméza legi determinate, mergendă către scopuri 
determinate. De unde ar puté résulta acestă unitate 
și uniformitate, dacă ar fi mal multi D-del cu voințe 
diferite ? Din contră, ideea de pluralitate aduce după 
sine desordine, haos, o luptă continuă, și lovituri dese 
s’ar vedé în universă.

4) Pentru crearea lumeï este de ajunsă unu D-deă 
a totă puternică și a totă sciutoră. A admite mal 
multi, este a le recunósce slăbiciunea și lipsa de atotă- 
puternicie.



GO

Sistemele dualiste recunosceaă douö principi! eterne. 
Dacă ambele principi! sau divinități sunt egale, ele 
se neutralisăză pe sine și nimicii bună nu ar fi putută 
résulta în lume. Dacă unulă e ma! tare, elă va dis­
truge pe celă mai slabă. Dacă fie-care principiu are 
domeniulă săă, acesta însemneză că altă ființă le-a 
determinată domeniulă, si atunci totù reese ală treilea 
principiu unică : D-deii umilit.

Desăvârșita veracitate si fidelitate 1 3

Mo! mărturisimă că D-deă este adevărată și cre­
dincioșii, pentru că Iotă ce descoperă Elă creaturiloră 
séle. Ie arată cu tolă adeveritatea și certitudinea; cu 
ună cuvintă Iotă ce a promisă creaturiloră séle, fă­
găduințe sau amenințări le împlinescc saă le va împlini 
negreșită. Aceste atribute ale voinței lui D-deă le în­
vață biserica prin cuvintele urmálóre: D-dei'. nu púte 
să jlo red, nici a minți, nici a păcătui, nici a se 
dcsdice. (Mări. orlli. Art. 1, resp. 14).

St. Scriptură ne dă numerose probe despre veraci­
tatea lui D-deă. și anume: Doninnln este însuși 
D-deu adevărată. (Ieremiea X. 10); D-deă. care nu 
pâte minți. fTit. I. 2); care nu ne pâlc înșela, 
(llebr. VI. 16). Cuvintele D-!u) sunt cuvinte cu­
rate și lămurite: arc/iută cercată In focă curățită 
In pămlnfu și limpedită de șapte ori. (Ps. XI. 6}; 
tute căile D-lui sunt miloși adeverit. (Ps. XXIV. 10) ; 
judecățile sale suntă drepte și adevărate. (Ap.XVI 7).

Fidelitatea lui D-deă asemenea este demonstrată 
prin ma! multe locuri din Sf. Scriptură. Așa Sfînta 
Scriptură îl numesce credincioșii.

Iată cum se exprimă ea în privința acesta despre 
D-deă: D-dcă nu este ca omnlă, ca să mintă, nici 



Gl

ca Flula omului, ca să se schimbe. Când a clisa 
ce-va, őre nu va face? Când a vorbită, ore nu va 
împlini cavintidă seu ? (Numeri XXIII); D-deă, prin 
care ați fostă chicmațî la împărtășirea Fiului seu, 
Domnulă nostru Usus Christos, este credincioșii. 
(1, Cor. 1, 9); D-deă este credinciosă și elă vë va 
păzi și ce va apóra de re ă. (li, Tes. III, 3); Cre­
dinciosă este cela ce c'a chiematu pre col, care ca 
și face. (1, Thes. V., 24). Vorhinein despre făgăduințele 
și amenințările lui D-deu Sf. Scriptură dice: Amina 
dieu voue, nu va trece neamulă acesta pînă ce nu 
vorn fi tóté acestea ; cerală și pămîntulă coră trece, 
iar cuvintele mele nu coră trece. (Marca XIII, 30).

Sfinții părinți și învățătorii bisericel antice au. măr­
turisiți! veracitatea si fidelitatea Iul D-deu, si în scrierile 
lorii găsimu numerose probe. Așa, Clement Romanulii 
dice: Prin acestă speranță (a învierei) să se lege 
sufletele nóstre de Acela care este credincioșii în 
promisiunile sale și dreptu în judecățile sete. (1, Cor. 
27). Chîisostom dice: Cuvintele Iul D-deă sunt curate, 
adeverate și sincere (Exp. în ps. XI n. 2). Augustin 
dice: Dacă voesc el (filosofii) să afle ceca ce nu pole 
Cela a totă puternică; iată eă le spună: nu pole minți,

In basa probelorü aduse de sf. părinți al bisericel vechi, 
mintea omenescă este silită a recunósce veracitatea 
si fidelitatea, lui D-deu. 1 ’ .

Bunătate nesfârșită >

Bunătatea lui D-deü este acea însușire, în virtutea 
căreia Elă împarte tot-d'a-una creaturilor sale atâta 
bine, cât pot ele să priimescă prin natura și posițiunea 
lorii. Bunătatea lui D-deu, dupre condițiunile, în cari se 
găsescu ființele către care se împarte, portă diferite



numiri: grație (yápr; .gratia). când acordă bunuri acelora 
cari nu le-ari meritată; milă misecordia) când 
dă ajutoră celui lipsită; îndelungă răbdare (uazpo&ouia 
longanimitas). când are îndurare de cel păcătoși și nu-I 
pedepsesce, așteptândă să se pocăescă; blândețe țy/rp- 
zóirp lenilas), când micșorăză pedépsa păcatului.

Sânta Scriptură conține o mulțime de locuri, în care 
se vorbesce despre bunătatea lui D-deă. Ea-1 numesce 
nu numai bună, ci singură bună. Lă udați pe Domnul 
că este bună, că în vécu este mila Iul (I’r. CXIÍ. f). 
Nu numai darnică și milostivă, ci și părinte al milosti­
vire!: Iiinccuvîntatăfie D-deă. părintele D-lul nostru 
Usus Christos, părintele îndurărilor și D-deă a 
tóid mângâerea. Nu numai dragoste, ci și D-deu ală 
dragostei: Viețuiți în pace și D-deulă dragostei și 
al păcel va fi cu vol (II. Cor. XIII, 2). Față cu creaturile 
Sf. Scriptură (lice: Domnul à este bună către toți și 
milostivirea sa asupra tuturora făpturiloră se 
întinde (Ps. CXLIV 9). Când deschidl tu mâna ta, 
tőle se umplu de bunătate (Ps. Cili, 28/ Mal ales în 
privința omeniloră Sf. Scriptură ne spune, că D-deă 
este părintele nostru: nu numiți pe niminea pe
pămîntă părinte, căci anulă este părintele vostru, 
care este în ceruri (Math. XXIII, 9). El veghăză ca 
ună părinte la tóté trebuințele nóstre : face să răsară 
sőréié peste cel buni și peste cei reî și plouă peste 
cel drepți și peste cel nedrepți. Elă dă tuturora 
vieță. suflare și tóté (Fapt. XVII, 25). In fine în lu­
crarea rescumperărel ne-a dată dovada cea mal evi­
dentă despre nesfârșita sa bunătate: Atâta de multă 
a iubită D-deă lumea. în câtă și pe fiulă- seă 
celă anulă născută l-a dată pentru ca totă cel ce 
crede in Elă. să nu pieră, ci să aibă vieță vecinică 
(Ion. III, 16). Iar când sa arătată bunătatea și- 
iubirea de omeni a Mântuitorului nostru D-deă, 



63

nu pentru faptele nóstre cele bune, ci dupre a Iul 
milă nea mântuită pre noi, prin baiea renascereî 
și a invierel Sf Spirită, pe care l-a versată cu pri­
sosință peste noi prin Hsus Christos (Fit. Ill, 4—6).

Sfinții părinți laudă bunătatea Iul D-deü în scrierile 
lorii și o predică ca o însușire esențială a voinței, că 
D-deă este bună dupre natura sa; că bunătatea lui 
D-deă constitue chiar esența sa; că elă este in- 
treyă bunătate, intregă ambre etc.

Bunătatea lui D-deü nu contradice rëulü fisicü, 
pentru că rëulü fisicü, este numai o consecință a răului 
moralii sail a păcatului, și dacă D-deii trimite rëulü 
fisicü peste omeni, acesta o face spre a-I vindeca de 
păcate și a-I aduce în calea binelui, dupre cumü învață 
și părinții bisericesci Clemente Alexandrinul, Augustin, 
lón Damascen etc.

Este greii a-șl închipui cine-va unii singurii omü de 
bunii simții, care să reflecte cu luarea aminte asupra 
operilorü lui D-deü și să nu mărturisescă din adînculü 
inimel, că D-deü este cu adevëratü bunătate. Am 
pute dice, că acesta este glasulii naturel întregi ; în 
deosebi este vocea fie-cărel insecte, a fie-cărul atomii, 
care se bucură de vieță; graiulü conștiinței nóstre ne 
spune că totulii a priimitü existența numai prin 
dragostea creatorului. Chiar scriitorii păgâni orl-câtii de 
mare a foștii nesciința lorii, aii foștii nevoițl de a re­
cunósce bunătatea lui D-deü (Platon, Pitagora. Produs).

Resumatű al Atributeloru divine

Atributele sail însușirile lui D-deü nu sunt deter- 
minațiunl ale ființei divine dupre a sa voință ci aceste 
atribute sunt însuși D-deü; căci D-deü este inteligența, 
voința, bunătatea etc.



Acesta o afirmă Ireneă când dice despre D deă: 
'ó'tJj- z-w-i. in'j, oao; Os/.'çia, óm; m:, óm; óm; o^fla/.ud;, 
ü/.o; «zoi;, oXû; ~çdj ~zv?«v zù>y àyafhV)'/. Prin urmare, în­
țelepciune, ne mărginire, unitate, care sunt atribuie ale 
luî D-deü, ele sunt însuși D-deă.

Tóle atributele ființei Iul D-deü se resumă în trei: 
ascitatc. causalitate și personalitate.

A) Aseilatea absolută a luî D-deă:
In argumentulă cosmologică s'a vêdut că seriea cause- 

lorü Irebue să aibă un termenii și că ultimulă termenii nu 
trece cu natura sa în causa următore ; ci elă este de 
sine, cu natura sa proprie de ia sine, și prin sine.

Acesta constitue aseifatea lui D-deu ; căci elă este 
causa sa proprie, ne avêndü causa ființei a asistenței 
în altă ființă. Prin urmare elă este sjs^o;, ÎMMyo;, 
aîiMpwrja;, a'izw'jYj, â“ânop, âj.'.Șrc.s dice LaclanliÜ.

Fiind că D-deă este oscilate absolută, apoi atri­
butele urmălbre sunt o consecință a acestei însușiri, 
adică D-deă este.

Independentă, adică nu depinde de nimeni supt 
nici unu raportă ; este :

Necesară; căci nu póte să nu fie: este
In/inilă : căci dacă este prin sine și de la sine nu 

pôle avé limită a ființei sale; osie
Incomensurabilă ; căci universulii este resullatulu 

esistențel lucruriloră unele lingă altele.
Dar D-deă nu este spațiu, nu este un lucru lingă 

allulă. ci este liberii de ori ce limită. D-deă este totă 
și afară din totă. dice Cirilă de Ierusalim în Catehesa IV 
și Herma în Pastor I, II.

Iar Cirilă ală Alexandriei dice: D:« ts -Im» vA D 
t.'j.-a 33- (asupra Ioan XVIII, 13). adică Ipse Capax 
unirersorum, solus immensus est. Este eternă.

Timpulă este succesiunea esistențel saă desvoltarea 
viețel unei ființe. Dar D-deă nu cunósce progresul, de 



őre ce nu se desvoltă, nu se perfeclioneză. Deci elă 
este, afară din timpă și din spațiu; elu osie mat pre 
sus de timpă și de spațiu ; nu este nici vechia nici 
nou. Eternitatea- este prestatele. pe care nimicii nu-lü 
precede, nici nu-I succede; este unii presinte ne în­
treruptă. De aceea dice Boețiu : intermenabilis vitae 
tota simul et perfecta possessio.

Imutabilă și invariabilă. D-deă fiindă afară de 
timpii și de spațiu și nimicii neputendu-lă atinge, elii 
nu se schimbă, neputèndu a-lii determina într’altă felii.

Suprasubstanțială. Prin acesta însușire exprimămă 
sublimitatea ființei divine, care este mal pre süsü, de 
totù ce este finită în universă; și mal pre sus de totă 
ce este supusă timpului și spațiului, mal pre susă de 
totă ce este substanța terestră. De aceea dice Dionisiă 
Areopagitulă : T-spoûsio; où-sia zal y.'j.z'i. țir/Av
twirawaa. (Divina numina). Iar Grigorie Teolo- 
golă numesce pe D-deă âwjy.oz, adică nu ființă
care este lipsită de esență, ci ființă care covîrșesce 
orl-ce esență, orî-ce ființă.

B) CausaUtatea absolută a Iul Daten.
Puterea absolută a aseitățel are drept consecință nu 

numai necesitatea ființei sale, ci și necesitatea de a 
scote saă produce din nimicii tóté ființele posibile, fi­
nite și relative. Puterea ființei absolute se manifestă 
în creatură, devine causalitate absolută.

Acestă putere causală nu este o putere orbă, ci în 
tote operațiunile sale este una cu voința divină, dupre 
cum voința divină este una cu inteligența.

Dacă în acéstá causalitate considerăm momen- 
tulă, când puterea absolută produce ființa relativă, 
atunci avem atotăputerniciea, care creeză și conservă 
lumea.

D-deă, după ce a creată lumea prin atotăputer­
niciea sa, unită cu voința și inteligența, nu se mal 



fiii

separa de lume, ci chiar prin alotăputernicie Elu rè- 
inâne cu lumea pretutindeni, unde voesce; și de aci 
résulta omni présenta saă imanența, și din acesta re­
sult ă Provedința.

C) Personal ilatea absolută a Iul D-edu.
1) Personalitatea lui D-deă este indivisibilă.
2) Este una în inteligență și libertate
Aceste doué însușiri constituescă personalitatea lui 

D-deă ; căci dupre defmițiunea unul teologă și filosofă, 
persona este o substanță indivisibilă a unei naturi 
spirituale: naturae ralionabilis Individua substantia.

Ori ce persona este spirită, iar D-deă. ca spiritu 
absolută, este persona absolută; este eulă absolută 
indivisibilă și veclnică, deosebită de creatură.

Când considerămu personalitatea absolută a lui D-deă 
în unire cu aseitatea și cu causalitatea, atunci ne 
ridicămă la ideea de spirită absolută în Iote sensurile 
și sub tote raporturile.

Dacă considerămu pe D-deă numai în unire cu ase- 
italea, cancepemă ideea de Spirită absolută, așa cum este 
D-deă în sine ; iar dacă îlă considerărnă in unire cu 
causalitatea, avemă idea de spiritu primordială. Con- 
cepândă spiritulă absolută, ca escludèndu ori ce idee 
de materialitate, ori ce composițiune de elemente cor­
porale. de formă, de unire materială, de genă, de 
speță, de accident, de individă, avemă ideea de sim­
plitate și invisibilitale a ființei lui D-deă-

D deă se cunosce pe sine din eternitate. Acesta cu- 
noscere absolută a lui D-deu este inteligența divină și 
ca pètrunde tută profunditatea divinitate! sale. Jar 
când D-deă cunósce lumea și tote ființele în modă 
perfectă, acesta este sciința absolută saă omnisciința.

Cunoștința practică și teleologică a lui D-deă. care 
determină tutor ființeloră scopulă loră și ordonă tute 



67

lucrurile conform scopului ființelor, se numesce înțe­
lepciune.
h. Voința și inteligența fiind elementele personality țel 
divine, urmezi că unde se manifestă, este puterea, care 
se determină ea însăși, adică este puterea spontanee 
și liberă. D-deu se determină liberă, adică pentru că 
voesce, determină ce voesce și cum voesce.

Dar libera determinare tot-d’a-una și pretutindeni este 
intimă unită cu natura divină.

Voința divină, aplicată cu iubire în lume, constitue 
sanctitatea și iustiliea. Sanctitatea în sensu negativă 
este lipsa completă de ceea ce este reă, și în sensu 
positivă este binele absolută.

Fundamentală saă motivulă tutor mișcăriloră vo­
inței Iul D-deă este dragostea.

Voința divină prin dragoste a tăcută lumea, și în 
lumea creată totă prin dragoste lucreză. De acea dice 
Scriptura: D-deă este dragoste.

Dragostea lui D-deă către creaturi este bună-coință, 
bunătate, grație, misericord ie. fidelitate. Elă este is- 
vorulă tutor descopeririloru tăcute spiritului și ală tutor 
rnanifestăriloră naturale, care se raportă la spirită și la 
materie.

Prin urmare: lumina, una, simplă, curată, bine- 
fücètôre, egală, puternică, suverană, iscoră ală 
forței, ală vicțel și bucuriei este simbolulă Iul 
D-deă.

Tóté atributele enumerate sunt atribute ale unei ființe 
unice și nu potă fi de câtă ale unei singure ființe.

Revelațiunea divină atâtă a vechiului Testamentü 
câtă și a noului Testamentü coprindă monoteismul ă, 
adică ne învață despre unitatea lui D-deă.

Argumentulu cosmologică recunósce numai ună 
principiu absolută, care a dată esistența la totă ce 
nu era.



Arg amott ală teologică și teleologică ne dovedesce 
că este numai unu spiritu ca isvoră primordială alá 
ordine!, frumușele! și armoniei lume!. Legea morală 
reclamă urnă singură autoră ală seu în toi! omeni! ; 
iar istoriea nu pole înțelege de câtă unu singură D-deă 
ca ultima rațiune a organisațiunel lume!, ca fondaloiă 
ală planului unică ce se realiseză în acestă lume.

Dogma despre Sf. Treime !)

Adevărurile, pe care le-am expusă pînă aici, aă avută 
de obiectă pe D-deu, unică în esența și atributele sale 
și n’aă coprinsu Iotă ce învață Crcștinismulă despre. 
D-deu.

Dacă ne vom mărgini a recunősce numai unitatea 
Iu! D-deă, nu vom ave dreptul a ne numi creștini. Ună 
D-deă a fostă mărturisită și de Ebre!, cari n'aă voită 
a recunősce în lisus Christos pe Mesiea celă promisă; 
de Macliomedanl și de o mulțime de eretici vechi și 
noi, chiar în sînuiă Creștinismului. învățătura completă 
a Creștinismului despre D-deă. pe care iie-care creștină 
trebue s'o conserve în inima sa și s'o mărturisescă, 
spre a pute merita numele de creștină, se coprinde în 
aceste cuvinte: D-deă este unică si întreită; unică in 
ființă și întreită în ipostasurl. Acestă învățătură con­
stitue cea d intâiă dintre dogmele creștine; servesce de 
basă la töte dogmele, ce se atingă de economica mân­
tuire! nőstre, pe care din eternitate a decretat-o D-deă 
Tatălă. a efectuat-o D-deă Fiulă și o aduce la realisare 
D-deă Duchulă Sântă. Pe lângă însemnătatea sa. acestă 
dogmă mal formeză și unu punctă de diterință între

I) Despre Sf. Treime este lucrarea D-lut Éne Ilié, un eminentű elevă 
alu meu. care m'a suplinită în timpù de bolă, când a lucrata acóstá parte. 



adevératulú creștinii si alte confesiuni : căci mărturisindu 
unu D-deii unicii în Ființă și întreită în persane, ne 
deosebimú nu numai de păgâni, care admiteau plura­
litatea Deilor și de dualiștl, ci și de Iudei și Macho- 
medani, precum și de toți ereticii, care nu recunosceaù 
și nu recunoscu de câtu unü singurii D-deii personalii. 
De aceea Sf. Ioan Damaschin dice; ^unitatea esenței 
nimicesce erórea păgâniloră despre pluralitatea 
deiloru și Mărturisirea, ce se face despre Fiulă și 
Sf Spirită restornă învățătura jidovilorăy> (Exp. cred, 
ort. C. I. cap. 7).

Dar dupre cum dogma acésta este cea mai funda­
mentală și diferitőre, totú așa este și cea mai necuprinsă 
de rațiunea omenésca; este misterulú misterelorú. Bi­
serica creștină vorbindti despre neputința rațiune! de a 
pătrunde mărimea acestui misterii, dice; ^Cu nici o 
așemenare nu este posibilă a exprima perfectă 
acestă lucru, ca să se facă mal lămurită în rațiunea 
nostru: cum este D-cleă emulă dupre ființă și în­
treită dupre persane» (Conf. ort. part. I, resp. 10).

Augustin dice: «Nicăiri nu se rătăcesce cu mal 
mare pericolă, nimică nu se cercă cu mai mare 
greutate, dar și nimică nu se află cu mat multă 
fructuositate, ele câtă adevărată dogmei despre Sf. 
Treime». (De trinitate, cartea I, cap. 3). Din țapi ulii 
acesta a urmatti că ereticii nu s’au înșălatii asupra nici 
unei dogme, așa de múltú, ca asupra acesteia.

Dupre cum vom vedé, biserica a propoveduitii în­
vățătura despre unu D-deii unicii în ființă și întreită în 
persane chiar din timpurile cele mal vechi ; însă moduli! 
exprimare! aceste! învățături diferia chiar și la învăță­
torii ortodocși. Necesitatea de a se stabili deosebirea 
între Tatălu, Fiulú și Sf. Duchti prin câte un cuvîntu 
corespundêtoru sa simțitu mai aleșii atunci, când s’a 
arătatii ereticulü Sabeliü, care învăța că Tatálü, Fiulú 



70

și Sf. Duchü nu sunt de câtă numai trei numiri ale 
unei singure persóne D-decsd. Biserica a susținută 
contra acestui ereticii, că Tatălă, Fiulă și Sf. Spirită, 
nu sunt nisce simple numiri ale unei singure persóne 
D-deescï, ci sunt trei persóne D-deescï deosebite una 
de alta.

in privința modulul exprimare! acestei dogme: D-deu 
este unulu în ființă și întreită în persóne. unii dintre 
învățătorii bisericel întrebuințau cuvintele cr/a, çôt.ç= 
substantia, natura, ca să arate fiiința Iu! D-deă: alții 
întrebuințaă tóté aceste cuvinte, ca să arate persónele 
D-deirel. Alții întrebuințaă cuvintele: ó-ó-jrac.;, x/roç 
spre a arăta persónele D-deircI ; alții din contră arătau, 
prin aceste cuvinte ființa, iar persónele prin cuvîntulă 

personă. Modulă întrebuințărel acestoră ter­
meni a produsă mari neînțelegeri între biserica din Orientă 
si Occidents ; Cea din Orientă mărturisla că in D-deă 
este o ființă (vj-la) și trei ipostasurl; prin acestă învă­
țătură căuta a se opune Sabelianismulul. Biserica din 
Occidentă recunoscea în D-deă ună ipostasă și trei 
pcrsóne=^ÓGto-7.). Pentru a se face lumină, a fostă con­
vocată în anulă 362 sinodulă din Alexandriea. Aid aă 
fostă ascultați représentant^! bisericel orientale și occi­
dentale și din declarafiunea loră sa constatată că 
ambele biserici aă confesată aceeași învățătură; numai 
că prima a întrebuințată cuvîntulă tAda, ca să arate 
ființa D deirel și ó-ósTas-.:. ca să arăte persónele: a doua 
întrebuința pentru a arăta ființa și -od-wrov
pentru a arăta persónele. După ce a fostă înlăturată 
neînțelegea și s'a constatată identitatea credinței bise­
ricel orientale și a celei occidentale, a începută modulă 
de exprimare al bisericel orientale să fie predominantă 
în biserică. Așa Vasilie celă Mare, dice: «in Sf Treime 
este altă ceva propriii și altă ceva comună: comună 



71

este ființa, iar ipostasù însemnă proprietatea fie­
cărei persane».

Dar pe când învățătorii ortodocși se deosebiaü numai 
în privința cuvinteloru, mărturisindü pe unü D-deü în 
treime și treimea în unime, ereticii rësturnaü dogma 
din temelie, negândü : unii trinitatea persónelorü : iar alții 
recunoscând trei D-del.

Așa putemü cita pe Simon Magul, care învăța, că 
Părintele, Fiulü și Sf. Spiritü erau numai manifestări 
ale aceleiași persóne : că D-deü s'a descoperită ca 
Părinte Sama rit enilor, ca Fiu în lisus Christos Iudeilor 
și ca Sf. Spiritü Păgâniloru.

Praxea susținea că D-deü este Tatälü întru câtü este 
elü ascunsă, concentrată în sine însuși, și Fiulă sau 
lisus Christos întru câtă s'a manifestată în lucrarea 
creațiunel și a rescumperărel. Pe lîngă aceștia au mal 
fostă; Noet, în secolulă al HI-lea, Sabelius, Paul din 
Samosata etc.

In evulă mediü putemă cita pe Bogomilî, cari în- 
vățaă, că Fiulă și Sf. Spiritü aü emanată din D-deü 
numai pentru un timpă, după care să se întorcă iarăși 
înapoi.

In fine, în timpurile mal noi sunt nominaliștii și 
modaliștil. Cel d'întâiă se numescă astfelă pentru că 
consideră pe Tatälü, Fiulă și St. Spiritü ca trei denumiri 
(nomina) ale unul D-deă; iar modaliștil pcirtă acesta 
numire pentru că admită în D-deü. nu trei persóne, ci 
trei moduri de existentă si lucrare.

Pentru a păzi creștinătatea de nisce asemenea opi- 
niunl rătăcite, dintre cart unele confundau în D-deü 
ipostasele, iar altele îl împărțiau ființa ; biserica a sta- 
bilitü învățătura acésta: treime să cinstimu pe umilii 
D-deü in Treime și Treimea in unime, nici ames- 
tecândă ipostasele, nici despărțindă ființa. Trebue 
deci a considera pe Părintele, Fiulă și Sf. Spiritü, nu 



ca frei denumiri, nu ca trei forme sau manifestări ale 
unul D-deă. nici ca trei atribute, trei acte sau efecte; 
ci ca trei persóne divine: apoi a admisă că Părintele 
Fiulă și Si. Spiritu sunt de o ființă, că există unulă 
în altulă nedespărțit!, despărți!.! numai prin însușirile 
personale, arendă o perfectă identitate de înțelepciune, 
voință și cele-l-alte atribute. D-deescî; totuși allăfelă 
de cum ar exista trei individ! de o clasă de ființe create.

Probe despre Sf. Treime

Sf. Scriptură atâtă a Vechiului Testamentă câtă și a 
Noului Testamentă precum și tradițiunea bisericel vechi, 
ne dă numerose probe despre , sf. Treime.

1) Probe din Vechiută Testamentă. In genesă se 
arată pluralitatea pcrsoneloră în D-deă. care sfătuescă și 
lucreză: «>Să facemă omă dupre chipidă și asemănarea 
nostră'. lată Adam sa făcută ca unulă din noi, 
cunoscândă binele și reulu (gen. 111. 22) ; veniti și po- 
gorindu-ne să amestecă mu limba tor. ca să nu în- 
țelegă nici uuulă glasulă aprópelul sen (gen. XI, 7)«.

In tóté aceste locuri D-deu este representală ca cum 
sar sfătui cu cine-va. Nu se póte admite părerea lu- 
deiloră, care dieu că D-deă se sfătuia atunci cu îngerii, 
pentru că D-deă n'avea nevoie să ceră siatulă îngeri- 
loră, și ce este mal multă, lucrulă ar sta în contradicere 
cu Scriptura, care recunősce numai lui D-deă lucrarea 
creațiuneî.

Alte locuri mal găsimă acolo, unde se vorbesce despre 
arătarea Iul D-deă lui Abram în valea Mambre: « Odată 
se arată Domnului tul Abraam ín valea Mambre. se 
arătară trei omeni lingă elă ; Îndată ce i-aă redută, 
alergă de la ușa cortului seă înaintea lord și 
cădendă la pămintă dise . D-ne, de am aflată dară 



înaintea ta, nu trece casa servului teu (genă. XVIII, 
1—3). Observați, (lice Augustinu, Abraam întîl- 
nesce trei persane, dar se închmiă numai uneia». 
Abraam mărturisesce aici trinitatea persónelorú în uni­
tatea D-deireî.

Mal departe sf. Scriptură ne spune, că D-deă or- 
donându preoțiloru luder de a binc-cuvînta pe Israel 
îl înveța să facă acesta așa :

Domnulu să te bine-cucinteze, si să te păNscă ; 
Domnulu să-tl descopere fața sa și sg te miluescă; 
Domnulu să întâred fața sa către tine și să-țl 
dea pace (Numere VI 24). Observândă citatulü acesta 
găsimă în el o asemănare forte mare cu o bine-cuvîn- 
tare dinNoulû Testamentü. Daruin Domnului Nostru 
Hsus Cristos și dragostea Iul D-deă Tataia și îm­
părtășirea sf. spirită să fie cu voi cu toți. Prin celă 
d’alu doilea nu mal rèmâne îndoielii că se probeză 
realitatea sf. Treimi. Ambele locuri exprimândă aceeași 
idee și cam sub aceeași formă, urmeză că și din célú 
I, reese realitatea sf. Treimi. Psalmistulă dice : cu cu- 
vîntulă Domnului cerurile s’aă întemeiată și cu 
duliulă gurel lui totă oștirea loru.

Profetulü Isaiea spune că îngerii cântau împrejurulu 
tronului divinù ast-felü : _ Sfintă, Sfintă, Sfintă este 
Domnulu D-deidă oștiriloru. Sf. părinți al bisericei, 
afirmă că în imnulă acesta se exprimă în acelaș timpii 
și trinitatea persónelorú prin cuvîntulu sântă și uni­
tatea D-deirel prin cuvîntulă Domnulu oștiriloru.

In alte locuri se vede si mal lămurită individualita­
tea Părintelui și a Fiului : Disa Domnulu : Fiulă meu 
ești tu, eu astădî te-am născută (Ps. II, 7). Din aceste 
locuri se póte vedé cu siguranță, că în sf. Scriptură a 
Vechiului Testamentă găsimă numerose probe despre 
sf. Treime.

II) . Probe din Poulă Testamentă. La botezulă 



74

Domnului, ne spună Evangheliștil, că pe când lisus 
Cristosă se alia în apă, cerurile s’au deschisă, Duhulă 
lui D-deă s’a pogorîtă în formă de porumb și un 
glasă s'a audită; acesta este fiulă meu cotă iubită, 
intru care am bine voită etc. Aici se arată Sf. Treime 
în tufă plenitudinea sa : Tatălă,ciae rnărturisesce, Fiolă, 
care se boteză și Duchulă sfintă. care se pogoră.

lisusă Cristosu ordonândă Apostoliloru, să predice 
învățătura creștină, le dice: Mergendă în lume in- 
vețați tâte popôrele botezându-î etc. Evanghelistulă 
loan (lice: Trei suntă, care mărlurisescă în ceru, 
Tătălă, Fiulă. și Sf. Duchă și acești trei, unulă 
sínt (1 Ioan ă. 7). lisusă Cristosu vorbindă Apostolkor 
despre trimiterea Si. Duchă, le dice: Ed void rugape 
Tatain și altă Mângâitoru va da voue, ca să ro­
mână cu voi în veci (Joan XIV. 16); Iar când va- 
veni Mângâitorulă, Duchulă adevărului, care de­
là Tatălă purcede, acela va mărturisi de mine 
(loan XIV, 15). Apostolulă Petru dice: aleși dupre 
mai înainte scinda lui D-deu, Părintele, ca să pri- 
mescă sânțeniea Sf. Spirit, pentru a se supune lui 
lisus Cristos si ca să fie stropiti cu sângele sed 
{II. 1.2).

Aceste locuri, de și puține, măcar că s ar pute 
aduce, forte multe, sunt de ajunsă pentru a învedera 
dogma Sf. Treimi.

Terminândă dicemă. că învățătura despre Sf. Treime 
formeză obiectulă principală ală credinței nóstre. Așa 
în Evanghelii se vorbesce despre Părintele, care a 
iubită atâtă de multă lumea în câtă și pe Fiulă seu 
unulă născută l-a dată pentru ea ; despre Fiulă. care a 
săvârșită opera mântuire!. Iar în Faptele și Epist. Apóst, 
se vorbesce despre Sf. Spirită, care întreprinse lucrarea 
regenerăre! și sânțirel nóstre.

III) Probe din tradițiune: Pe lîngă probele ce 



le-am citatü din Sf. Scriptura, trebue să consultămă și tra- 
dițiea sacră, care s’a conservată în biserică: Cu aju- 
torulă tradițiunel vom puie înlătura și objecțiunea 
unora, care dieu că învățătura despre St. Treime n’a 
apărută de câtă de pe la secolulă ală IV. Pentru a 
fi mat înțeleși asupra acestui lucru, vomă arăta : Ij 
Care era învățătura bisericel asupra Sf. Treimi în tim­
purile vechi pînă în secolulă alü IV ; 2) Care era doc­
trina părințiloră bisericel și 3) Ce păreri aveaă chiar 
inimicii adevăratei biserici asupra aceste dogme.

1) Pînă în secolulă ală 4 biserica predica învăță­
tura despre Sf. Treime așa, precum a judecat’o și 
după acestă timpă și dupre cum o predică și astă-dî. 
Dovada despre acesta sunt cunoscutele simboale, în­
trebuințate în biserici. Din ele putemă cita ; a) sim­
bolulă Apostolică, în care se coprinde: Cred li ^n D-deu 
Părinte a totă puternicii ; Cred și in Isus Cristos 
Fiulü seu unică Domnulă nostru. Credit totă odată 
și în Sântulă Spirită ; Totă acestă învățătură despre 
Sf. Treime o găsimă și în simbolulă, coprinsă în constă 
tuțiunile Apostolice; în simbolulă bisericel din leru- 
salimă; în simbolulă bisericel din Cesarea și în fine 
în simbolulă Niceno-Constantinopolitauă stabilită în 
secolulă ală 4-lea prin sinodulă din Nicea și Con- 
stantinopol. Din acesta résulta că învățătura despre 
Sf. Treime este anterioră secolulă 4 și nu posterioră.

2) Sânțiî Părinți și învățătura bisericel vechi aă 
profesată unanimă în scrierile loră dogma despre 
treimea personeloră în D-deă, în unitatea esenței. Așa 
Clemente Romanulă dice: Navemă noi unii singură 
D-deă, și unii singură Cristosu și unii singură 
Spirită Sânt ală harului, revărsată asupra nostră? 
Viă este D-deă, cu Domnulă Hsus Cristos și Sân- 
tidă Spirită.

Justin Martirulă, vorbindă despre modulă, cum îm- 



părtașa taina botezului (lice : Apoî îl ducernu la apă 
și-I renascemu precurmi amu fostă și noi renăscuțî, adică 
îl cufundămu în apă în numele Părintelui tuturora și 
ală Mântuitorului nostru Cristos și al Si. Spirilu.

Clemente Alexandrinulă (lice: Unică este Părin­
tele tuturora, anion este cuvintulă seă Logos. unică 
este Spirit idă sântă a tóté sciutoră. Totă ast-telă a 
învățată și Tertuliană. Origenu. Cipriană, Ipolitu și în 
genere lot! părinții bisericeï.

3) Inimicii bisericeï vechi, adică ereticii. încă măr- 
furisescă acostă dogmă, dar el neînțelegendă învăță­
tura bisericeï, despre treimea persónelorü lui D-deu în 
unitatea ființei, imputau creștiniloru ortodocși, că se 
închină la trei D-del. Nu sar pute explica existența 
unor asemenea idei la eretici, dacă nu sar admite, că 
biserica deja avea în timpul acesta formulată învăță­
tura despre Sf. Treime.

Dimitrie episcopală Rostovnlul ne dă o probă, forte 
palpalilă în urmáíórea comparațiune : Sufietulă este 
chinuia Iul D-deă. pentru elă are treimea facul- 
tățiloră și unitatea naturel: dar facultățile su­
fletului sunt: memoriea, mintea și voința1). Prin 
întiiea sulletulă se asemănă cu D-deu Părintele, prin 
a doua cu D (leu Fiulă. prin a treia cu D-deu Spiri- 
tulu Sântă. Și precum în Sf. Treime, deși sunt trei 
persóne, cu tóté acestea nu sunt trei D-del, ci unu 
singură D-deă. tot ast-felù și în sufletulu omenescu 
deși sunt trei facultăți, nu sunt trei suflete, ci unu 
singură suiletă.

1) Mal bine se putea spune : inima, mintea și voința.

Pe basa probelorú aduse atâtu din Si. Scriptură 
câtă și din tradițiune și din mărturisirile scriitoriloră 
bisericeï, trebue a admite și a recunósce realitatea dog­
mei despre Sf. Treime.



Despre egalitatea și consubstațialitatea persónelorű 
sf. Treimi

Cum că persónele sf. Treimi sunt egale și consub­
stanțiale, se póte vedea din Sf. Scriptură. Așa, în po­
runca despre botez. lisus Christos a întrebuințată cu- 

. vîntulu nume numai odată : Mergând ă. învățațl tóle 
popórele botezându-le pe ele în numele Tatălui, al 
Fiului și al Sf. Spirită etc. (Mat, 28, 29); Evan- 
gelistul Ioan dice: Trei sunt cari mărturisescu în 
cer: Tatain .Fiulă și Sf. Spirită și acești trei anulă 
sunt. (1 Ión, 5—7) ; lisusChristos dice despre raportulu 
seu cu Tatălă : Eă întru Tatălă și Tatălă întru mine ; 
töte câte are Tatălă. ale mele sunt. Eă și Tatălă 
una suntem (Ión 14 10)*); asemenea Duciiul shut 
se numesce Duchü al Părintelui : nu sunteți voi cari 
grăițl, ci Duchulă Tatălui vostru este celă ce grăesce 
întru voi (Matr. 10, 20); și Duchü ală Fiului : cine 
nu are Duchulă Iul Christos, acela nu este al lui 
(Rom. 8—9), când va veni spiritulă adevărului vă 
va învăța totă adevărată: căci nu va grăi de la 
sine, ci va elice tot ce va fi auzită și vă ea vesti 
cele viitórc (Matr. XVI 13).

Deci Biserica creștină pe basa probeloră sf. Scripturi, 
posedàndü și propaganda învățătura despre sf. Treime : 
D-deă este unică în ființă și întreită în persóne, a 
mărturisitu în acelaș timpii și învățătura despre ega­
litatea și consul stanțialitatea persónelorű divine. Cu 
tote acestea, s’aă găsită unii, cari au atacată dogma 
în diferite chipuri. Așa, unii negau egalitatea și con­

♦) Părintele meii piuă acum lucresă și eil htcresli ; tatu ceea ce face 
Păr. face și i'iidü asemenea (Ion V, 17. 1K. Precum Păr. invită 
inorfil și le dă vieță așa și Fiulă dă vieță cui îi place (Ibid. 21). De 
m’ațl fi cunoscută, ați fi cunoscută și pe Tatălă meii Jbid. XIV, 7)



7 S

substanțialitatea luturoră personeloră ; alții numai pe a 
Fiului cu Părintele ; alliï pe a sf. Spirilu cu Părintele 
și cu Fiulă. Din cel înlâiă unii considerau pe Părintele 
superiorii Fiului și sf. Spirită, pe Fiulu mal mică de câtă 
Părintele, pe si. Spirită mal mică și de câtă Părintele 
și de câtă Fiulă ; alliï, de și recunosceaă divinitatea Pă­
rintelui și a Fiului, totuși considerau pe Fiul mal mică 
iar pe Sf. Spirită îl mărturisia ca creată. Aceste opiniunl 
critice aă fostă combătute de Sf. Grigorie Theologulă, 
de Sf. Vasile celu .Mare și de Fericitulă Augustin.

Ereticii cari negau egalitatea și consubstanțialitatea 
Fiului cu Talălă fură multă mal numeroși și causară 
turburărî mari în biserică. Asa aă iostă Ceriul si Ebion 
pe care-I avu în vedere Evang. Ión la compunerea 
Evangelic!, în care demonslră cu atâta precisiune și 
claritate divinitatea Fiului. Ceîă mal însemnată însă 
este Ariă care trăcsce in secolulă al IV-lea și care 
învăța că Fiulă a începută a esista întimpă; că elă S3 
uiimcsce T'iulă Iul D-dcă pentru că este celă inul 
perfectă dintre tóle spiritele create; dar nu participă ia 
esența saă natura divină. Contra acestei doctrine Con­
stantin celé Mare a convocată la 325. primula con- 
celiă ecumenică, la care a participată 318 episcopl. 
Doctrina ariană a fostă respinsă.

Ariă Iu condamnată sicanormâacredinlelafoslăadmisă 
acesta: Credemă într unulă Domnulă Hsus Christos, 
fiulu unică ală Iul D-deă, născută din esența Ta­
tălui. D-deă din D-deă, lumină din lumină, D-deă 
adecerată din D deă adecerată, născută nu făcut 
celă de o ființă cu Tatăl. Arianismulă, de și
condamnată, dele nascere la trei secte: Arienii propriă 
dișl- care nu recunosceaă în Fiulă nimică asemenea cu 
Tatălă; de aci numiți și anomcl ; sem i-arianil recu- 
noscea pe Fiulă de adevêratû Fiu al lui D-deù. nu de 
o ființă însă, ci asemenea (ó;j/zoí>xo,-) ființei Tatălui 



79

în fine a treia categorie de asemenea ținea calea me­
die între cel-l-alțl și nu considerati pe Fiulü asemenea 
cu Tatălă, nici prin esență, nici prin divinitate, ci ca o 
imagine ce se asemănă cu prototipulii. Aceste eresii au 
fost combătute de Sf. Athanasie, Vasilie, Ion Crisostom 
etc. In evul mediu ideile luî Ariu reaperură prin secta 
Albigensilor : iar în secolulă alu XVl-lea la Anabaptist! 
și Socinian!, care nu ved în lisus Christos de câtu unu 
omă ordinară.

Printre eretici!, care negau divinitatea sf. Spirită. vomă 
cita iarăși pe Arieni și SemarinenI, carl-l considerați 
ca creatură ; Macedoniu, patriarchulă Constantinopole! 
etc. Doctrina falsă a fostă condamnată definitivă la si- 
nodulă din Constantinopole (381) și totă aci formulată 
și adevèrata învățătură: Credem ft 'm Sf. Spirită Dom­
nul, isvorală viețel, care clin Találd purcede, încni- 
nată și mărită cu Tatălă și cu- Hulă, care a grăită 
prin prooroci.

Ast-felă apărândă și explicândă dogma despre ega­
litatea și consubstanțialitatea personeloră în D-<jeu, bi­
serica a avută aceașî credință, pe care o are și astâ-dl: 
că Părintele este D-deă, Fiulă este D-deă, Sf. Spirită 
este D-deă și că cu löte acestea nu sunt trei D-del, ci 
unulă singură. Biserica a dată și dă numele de D-deù 
fie-cărel persóne deosebită, pentru că fie-care formeză 
o persona independentă : bucurându-se de perfecta di­
vinitate, dar în acelașă timpii ea mal învață că aceste 
trei persóne nu facă trei D-del, ci unulă singură pentru 
că posedă în comună perfecțiuni divine, aă o singură 
esență, o singură voință, o singură putere, aceeași mă­
rire și glorie.



'• so

Divinitatea Părintelui

Divinitatea Părintelui nu fu contestată nici chiar 
de ereticii, care contestau divinitatea celor-l’alte per­
sóne. Și era naturalii lucrulii acesta, pentru că era cu 
neputință pentru oină, ca să nu recunoscu o divinitate, 
afară numai dacă cine-va ar li nebunii : «disa celă ne­
bun hi inima sa iiueste D-deu* (Ps. XIII) ; iarSf. Scrip­
tură pe de alta dă argumentele cele mal convingötóre. 
Așa lisus Christos numesce pe Părintele șeii D-deu. 
dicendii : Așa a iubită D-deă lumea, in câtă și pe 
Fiulă seă l-a dată etc.; D-deu părintele nostru să 
te dea pace (Dom. 1—7). Pentru noi este numai 
ună D-deă, care este Părintele tufuroră (1 Cov. 
VIII, 6). Dinc-curîntidù /is D-deă și Părintele D-lul 
nostru. lisus Christos, Părintele îndurăriloră și 
Ddeulă milelord (11 Cor. 1, 3).

Aici se raportă tóté acele locuri din sf. Scriptură, unde 
uniculii și adevèralulù D-deu este numitii ccclnică, a 
totă puternică, creatoră, a tóle Părintele tufuroră 
ect. ; căci în aceste locuri trebue a înțelege pe D-deii 
Părintele D-lul nostru lisus Cristos.

Divinitatea Fiului lui D-deu

Sf. Scriptură mărturisesce întrunii módii lămurită 
despre D-deirea persóne! a doua a sf. Treimi, adică 
despre D-deirea fiului. Așa'L numesce directii D-deii 
prin cuvintele: La începută era Cucîntulă și Cu- 
vîntidu era la D-deă și D-deă era Cucîntulă.

Aici Aposiolulù prin Cuvîntu înțelege pe Fiulù. căci 
mal departe dice: Și Cucîntulă trupă sa făcută și 
sa sălășluită întru noi, si am redută mărirea Iul, 



81

mărire ca a unuia născută din Tatălă. (Ión 1,1—4). 
Apostolulă Paul dice : «Mare este taina evseviei, D-deă 
s’a arătată in trupă» (I, Tim. 3, 16). «Scimă că lisus 
Christos a venită și ne-a dedă lumină și pricepere, 
ca să cunoscemă pe D-cleă celă adevărată : și să 
fim intru celă adevărată, intru lisus Christos, Fiulă 
Iul. Acesta este D-deulă celă adevărată și vieța de 
veci. (Ión 5, 20). 11 mal numesce D-cleă mare. Aș­
teptând ă fer icita nădejde și arătarea mărirel Marelui 
D-cleă și Mântuitorulă nostru lisus Christos» (Tit. 
2—12). Il maï numesce Domnă și D-deă-. așa; Apos­
tolulă. Toma privindă rănile Domnului a disă : «Domnulă 
rnleü și D-cjeul mleă ești tu» (Ión 20, 28).

Dumnedeirea Fiului se mal póte vedé și din însușirile 
d-deescï, pe care Sf. Scriptură i le atribue. Ea îl numesce 
vecînicu; căci Evangelistulu Ión îl numesce «Cuvîntă 
la începută». Însuși Mântuitorulă îșî atribue sieși cu- 
vîntulu veclniciel, când dice: «amin, amin (lieu vouă, 
mai înainte de ce a fostă Abraam, Eu sunt. Și 
acum prea măresce-me tu Părinte la tine însuți, 
cu mărirea, pe care am avut-o mal înainte de a 
fi lumea». (Ión 8—58). Atotă sciutoru: niminea nu 
cunósce pe Fiulă, numai Tatălă-, nici pre Tatălă 
niminea nu-lă cunósce, numai Fiulă (Mat. II, 27); 
precum mă cunósce pe Mine Tatălă și eu cunoscă 
pe Tatălă (jón 10—15); Atotă-puternică: niminea 
nu póte să răpăscă din mâna Iul oile, așa’ ca și 
din mâna Tatălui. Și precum Tatălă scolă pe morți 
și-l înviăză; așa și Fiulă, pe care voesce îl învieză 
(Ión 10, 18). Făcătoră a tóté: tóté prin elă s'aă 
făcută și fără de elă, nimică nu s’a făcută, ce 
sa făcută (Ión 1—3). îngrijitorii de tóté: tőle prin- 
tr’însulă se țină; elă portă tóté cu cuvlntulă puterel 
sale (Ebr. 1 — 3).

Totă Sf. Scriptură mal departe aduce aceeași închi- 
6 



S2

năciuneFiului ca și Tatălui: toți să chistescă pe Fiulă, 
cum cinstescu și pe Tatălă ; celă ce nu cinstesce 
pe Fiulă, nu cinstescu nici pe Tatălă (Ión 5, 23). 
Intru numele Iul lisus totă genuchiulă să se plece: 
al celoru ceresci, al coloră pămîntescl și al coloră de 
desuplă (Filip, 2—10); să se incline lui toți îngerii 
lui D-deă (Ebr. 1—6). Din arătarea acestoră probe 
se póte vedé lămurită, că Fiulă este D-deă adevărată. 
Biserica vecine a fostă viu pătrunsă de acestă adeveră, 
pe care priimindu-lă de la Apostoli, (otă-d’a-una Fa 
păstrată și l'a apărată contra ereliciloră, pină când 
în secolulă ală IV, la primulă sinodă ecumenică a con­
damnată arianismulă, care propaga contra divinităleî 
Fiului și a stabilită învețătra '.credem într'unulă Domnă 
Hsus Christos ele. Pentru a învedera și mai multă 
acestă lucru, vom aduce câte va afirmatiunl ale învè- 
tătoriloră bisericei vechi. Așa Clemente Romanul (lice: 
< Frațiloră. treime să considerați pe lisus Christos 
ca D-deă. ca judecătorii ală coloră cil și ală coloră 
morțiu (11, Cor. 1). Ignatiă dice: «lisus Christos, 
D-dculă nostru, a fostă în sînulă Mariel» (Efes. 18). 
Terlulian dice: «Christos este D-deă și Domnă pentru 
toți, D-deă din D-deă, lumină din lumină, Fiă 
născută din esența saă substanța Părintelui și 
consubstanțială cu Părintele (Adv. Praxeam. cap. 4) 
Ciprian dice: «Cine nu crede că Christos este D-deă 
nu polc deveni templulă Iul (Ep. 73).

Dumnedeirea sf. Soiritu > A

Divinitatea sf. Spirită. a treia persona a sf. Treimi, se 
dovedesce din sf. Scriptură ca și divinitatea Fiului și 
a Părintelui. Așa Sf. Scriptură îl numesce directă D-deu 
când dice: Pentru ce a umplută satana inima ta, 



83

ca să minți Duchului sântă', nu al mințită óme- 
niloră, ci lui D-deă (F. 5, 4). Ii atribue mal departe 
natura divină, când dice : iar când va veni Mângâi- 
torulü, Duchulü adevêruluï, care de Ia Tataid purcede, 
acela va mărturisi de mine (Ión XV, 1G). Asemenea 
Apostolaid Paulă numesce pe credincioși templu alu 
lui D-deü, pentru că Duchulü lui D-deü locuesce în ei: 
Aă nu scită, că biserica lut D-deü sunteți și Du- 
chulă lui D-cleulocuesceintru vol? (1 Cor. 3, 16)?

Dumnedeirea Duhului síintü mai departe se înve- 
dereză din atributele d-deesci. Așa St. Scriptură îl atri­
bue a totă sciința ; când va veni Spiritulă adeve- 
rulul, vë va învăța iotă adevëndü, și vë va vesti 
cele viitőre (Ión XVI. 13). Spiritulü petrunde totală 
chiar și adîncurile lui D deii', căci cine din omeni 
cunósce ale omului, fără numai spiritulu omului 
care este în elă? Ast-felă niminea nu cunósce cele 
ale lui D-deü, fără numai Spiritulu lui D-deü (1 
Cor. 11, 10). Omnipresență : Spiritulu Iul D-deă- lo­
cuesce în voi; căci dacă cineva nare Spiritulu- 
Ini lisus Cristos, nu este al lui (Rom. VII, 19). A 
totă putere: unuia prin Duhulü sfintă se dă- cu­
vîntulă înțelepciunel, altuia, cuvîntulă cunoscințe!., 
altuia credința', unuia felurile limbiloră, altuia 
tălmăcirea loră (1 Cor. 12-8): Pretutindinităte : 
unde me voiă duce de la Duhulü teü și delà fața 
ta unde voiă fugi (Ps. 138, 7).

Sfintă Scriptură îi atribue lucrări divine ca Creațiunea : 
Duchulü lui D-deă se purta pe d’asupra apelor (Fac. 
1, 2). Cu cuvîntulă D-lul cerurile s’aă întemeiată, 
și cu duchulü gurei Iul totă puterea lor (Ps. 32, 6). 
Provedința : luat! aminte de voi și de biserică întru 
care Duchulü sfintă va pusă episcop!, ca să pasceță 
biserica lui D-cleă, pe care a câștigat-o cu scumpulu 
seu sânge (Top. 20, 28). Iertarea pecateloră: luaț.l 



84

Duchü sfintü, cărora veți ierta, păcatele, iertate voră 
fi (Ión 20, 22). Renascere : De nu se va nasce cine-va 
din apă și din Spirită, nu va puté intra întru 
împerătiea ceruriloru (Ión 3—5).

In fine, SI. Scriptură atribue Duchulul sfintü închi­
nare D-descă; căci toți trebue să ne botezămă în nu­
mele Tatălui, al Fiului și ală sf. Spirită (Mat. 28, 19). 
Asemenea în bine cuvîntările Apostolului numele Du- 
chului sfîntă se pune alături cu numele Părintelui și 
Fiului.

Pentru a învedera si mal multă lucrulti, vomă aduce 
câte-va alestatiunî ale învătătoriloră vechi al bisericel.

Așa Tertulian dice: Spiritulă lui D-deă este Ddeă 
și Cuvîntulă lui D-deă este D-deă; pentru că sunt 
al lui D-deă. Dionisie Alexandrinulă (lice : Celu 
ce va rosti blasfemii contra Spiritului sfintü, acela 
nu va rămâne nepedepsită ; căci Spiritulă este 
D-deu.

Din cele dise se póle vedé că și Duchulă sfintü 
este D-deă adevèratü, ca și Tatălă și Fiulă.

Biserica a recunoscutii și a mărturisită din timpurile 
cele mal vechi Dumnedeirea Duchulul sfintü, și când 
s’a simțită nevoe a apărații acestă doctrină contra 
ereticiloră, pînă când în secolulti ală IV-lea la sinodulă 
ală II (381) ecumenicii, s’a formulată următorea doc­
trină în privința sf. Spirită (art. 8): Și întru Duchulă 
sfîntă, Domnulă de vieță făcetorulă, care din Tatălă 
purcede etc.

Persónele Sf. Treimi

Trinitatea lui D-deă stă în aceea, că sunt trei per­
sóne ale D-deirel, cu totulă diferite între ele. Iară per- 
sonă se numesce ună individă rațională, liberă, care 



85

are caracterele sale de distingere, prin care se deose- 
besce de altu individú. Cu acestă înțeleșii vom căuta 
să arătăm că Părintele, Fiulii și Sf Spirită sunt 
persóne ;

Personalitatea luï D-deü Părintele. Realitatea per- 
sónel Părintelui se póte vedé : a) din numirile : D-deü 
Părinte, Domnii al cerului și al pământului, nu­
miri, care se raportă numai la o persona reală ; b) din 
însușiri : Lui se atribue viâtă : Precum are Părintele 
vieță intru sine, așa a datii și Fiului să aibă 
vieță intru sine. Precum nia trimișii pe mine Pă­
rintele cetii viii și eii viez prin părintele (lón 5.26) ; 
I se atribue minte: scie Părintele vostru cetit cc- 
rescii, că ve trebuescü acestea tote-, niminea nu 
cunósce pe Fiulii, fără numai Părintele (Mat 6. 
32, 11, 27); I se atribue voe și dragoste-, m’am po- 
gorîtă din cerii, nu să facil voiea mea. ci voiea ce­
lui ce nia trimișii pe mine, a Părintelui (Ión 6. 38) ; 
Părinteleiubesce pe Fiulii și töte arată lui (Ión 5. 20); 
așa de multă a iubită D-deă lumea, în cfd și pe Fiulii 
sèü celă umilii născută Fa dată (Ión 3. IG). I se 
prescrie putere și lucrare: Părintele meii pînă acum 
lucreză și eü lucrez (lón 5—17). Părintele meii 
mai mare de câtă mine este, și nimeni nu póte 
răpi oile din mâna Părintelui meii (Ión 10, 27) 
Vieța. mintea, dragostea, sciința, puterea fiindă în­
sușiri, care se raporta numai la persóne, urmeză de 
aici, realitatea personalitate! Părintelui.

Personalitatea Fiului. Realitatea persóne! Fiulii! se 
póte vedé iarăși: a) din numiri: se numesce Fiu și 
moșten itor : în dilele acestea mai din urmă a grăitii 
noue întru Inutil, pe care l'a pusă moștenitorii tu- 
turorii (Ebr. 1—2). Se numesce Domnii : Dis'a Dom­
nulă Domnului meu ședi da drépta mea etc. (Ps. C. 
IX. 1) ; la Profetulă Isaiea se numesce îngerii de mare 



86

sfcdă, D-deă tare stăpânitoru, Domnidă pàceï, Pă­
rintele reculul ce va să fie (Isaia 9—6).

Acestea sunt numiri, care nu se potă referi de câtă 
numai la persona; b) Lui i se atribue vieță: precum 
Părintele are viefă întru sine, și eu viez prin Pă­
rintele (ión 5—26). I se prescrie cunoscință : pre­
cum mi cunósce pe mine Părintele și eu cunoscă 
pe Părintele (Ión 10, 15). Niminea nu cunósce pe 
Piui, fără numai Părintele: nici pe Părintele 
nimeni nu-lă cunósce fără numai Fiulă. (Mat. 
11—27). 1 se atribue voie și dragoste: Ca să cu- 
noscă lumea că iubescü pe Părintele, cum mia iu­
bită Părintele și eu vani iubită pre voi. (Tonă 
14—31). I se atribue lucrare și putere : Părintele 
meu plnă acum lucreză și eu lucreză. Nimeni nu 
va răpi oile mele din mâna mea (Ión 5—-17).

Personalitatea Uuchuhtl Sântă. Realitatea per- 
sónel Ducliuluî sfintă se vecie: a) din numirile : Duchu 
mângâietorii, care se potă atribui numai la persóne ; b) 
Ducliuluî sântă se atribue sciintă : ale lui D-deă 
niminea nu le scie : numai Duchulă lui Dum- 
nedeă (1 Cor. 2—10). I se atribue voie: tóté aces­
tea le lucrcză unulă și acelaș Ducii, împărțindă 
fie căruia, precum voesce (1 Cor. 2 10). 1 se atri­
bue lucrare și putere: Unuia prin Ducii se dă cu- 
vîntulă hifelepciunel ; altuia cucîntulă științei lim- 
biloră, altuia tălmăcirea lor (1 Cor. 12—7). In ge­
nere se (lice în St. Scriptură, că Duchulă sfîntă renasce, 
învață și conduce spre lotri adeverulă ; rnângâe, grăesce 
prin Profeți (Ión 3-8; Luca 12—18; Ión 16, 13). 
Din numirile și însușirile enumărate mai süsü, pe care 
Sf. Scriptură le atribue Duchulă sfîntă, urmeză în modă 
evidentă, realitatea personalitate! Ducliuluî sântă.



87

Deosebirea persónelorű S-teî Treimi

Cum că Părintele, Fiulă și Sf. Spirită nu sunt una 
și aceeași personă, ci trei persóne cu totulă distincte 
una de alta, acesta se póte vedé în modă destulă de 
clară :

a) Din diferite numiri în porunca despre boteză, 
lisus Cristos, în modă câtă se póte de clară, a deo­
sebită pe Părintele, Fiulă și Sf. Spirită, ca pe nisce 
persóne diferite: mergêudu învètatl tóté popóréle, 
bolezându-le in numele Tatălui, al Fiului și al Sf. 
Spirită (Mat. 28, 19).

Ö) Din relațiunile reciproce : Părintele nasce pe Fiulă, 
Fiulă se nasce de la Părintele ; Părintele produce pe 
Sf. Spirită, Sf. Spirită purcede de la Părintele și se odili- 
nesce în Fiulă. Aici este evidentă, că a
prescrie nisce relații atâtă de diferite aceleiași per­
sóne, este cu neputință. Prin urmare nu putem socoti 
pe Părintele, Fiulă și Sf. Spirită de o personă.

c) Din relațiunile către lume: Părintele trimite pe 
Fiulă în lume pentru mântuirea lumel. Fiulă se în- 
trupeză, efectueză taina mântuire!, se înalță la Părin­
tele și-lă rogă să trimită pe Sfintulă Duchu. Duchulă 
sfinții vine în lume și prin lucrarea harului desăver- 
șesce lucrulu mântuirel. Si aici este cu neputință a 
admite o singură personă. Mal departe lisus Cristos 
ne spune : Fă voiu ruga pe Tatălă și altă mán- 
gâitoră va da voue, Duchidu adevărului. care de 
la Tatălă purcede (Ión 14 — 16). Aici iarăși se vede 
lămurită distingerea persónelorű S-tel Treimi.

Biserica din cele mal vechi timpuri în diferite ru­
găciuni a mărturisită în modulă celu mal clară dife- 
rirea persónelorű în D-deire. Așa ea s’a rugată și se 
rogă ; Mărire Tatălui etc. ; la săvârșirea tainei Bo- 



88

tezuluï ea dice : In numele Tatălui al Fiului și al 
Sf. Duchă.

Acelaș lucru găsimă exprimați! și în cele mal vechi 
simbole de credință; iar Părinții și învățătorii vechi 
al bisericel tot-d’a-una au recunoscută trei persóne dis­
tincte în D-(leire și aù combătută în scrierile lorii pe 
diferiți! eretici, cari profesau diferite sisteme de învă­
țături, unele mal confuse de călii altele, pe care le-am 
vedulă când am vorbită despre Dogma Sf. Treimi la 
începută.

însușirile personale ale persónelorű Sântei 
Treimi.

1) însușirea personală a Părintelui. însușirea 
personală a lui D-deü Părintele prin care Elu se deo- 
sebesce de Fiulü și de Sf. Spiritü este acesta, că E1Ü de 

Ta niminl nu este nici născutii, nici făcută, nici nu 
purcede, ci Elü nasce pe Fiulü: Fiulü meu ești tu; 
Eu astă-di tc-am. născută (Ps. 2-7); produce pe 
Duchulă sântă: Duchulă adeveriri ut, care de la Ta­
tălă purcede (Ión lő—26).

Sfinții Părinți al bisericel vechi de asemenea exprimau 
însușirea personală a Părintelui prin cuvintulă ; nenascere 

și-lă numiaii eternă sail fără începută
fără causa existenței sale (iva-rio;) ; dar în raportă cu 
celeTalte persóne il numescü principiu, causa 
autor ă ; în deosebi, în raportulă către Fiulă îlii nu­
mescü : Părinte și în raportă către Sfîntulă
Spiritü îlü numescü producetoră

însușirea personală a Fiului. Însușirea, personală 
a Fiului constă în aceea, că Elă nu nasce pe nimeni, 
nici purcede pe Duchulă Sfinții : ci însuși se nasce de 
la Tatălă. Nascerea lui este eternă ; căci se numesce 



89

Elü însuși, nâscutù acum mai înainte de lucefără 
(Ps. 2 7) ; din începută din clilele vécului (Mih. 
fi, 2), avêndù mărire pînă a nu fi lumea (Ión 17, 5) ; 
lăuntric: Tatălă este întru mine și eă întru Elă 
(Ión 10—38). Unică: însuși se numesce unulă 
născută (Ión 1—18). Neajunsibilă. Și nemulă lut 
cine-lu va spune (Isac 53, 8).

Invețătoril vechi aï bisericei exprimau atributulă per­
sonalii ală Fiului prin cuvînlulă nascere bErrrpP) ; 
alia dată prin cuvinte mal generale ca prolatio. pro­
cess™, derivatio, și îlă numiaü Fadă lui D-cleă, chi- 
pulu Tatălui etc. Dar cum este născută Fiulă din 
Părintele și în ce constă acestă nascere, nu putem 
pricepe și exprima, diceaă acești învetătorl ; de sigură 
acestă nascere înțelesă înir’unü sensu cu totuhl spi­
ritualii și nu se pole lipi de ea ideea unei divisiunl 
materiale, ci cum se nasce cugetarea în mintea 
omului.

însușirea personală a Sf. Spirită. însușirea per­
sonală a SI. Spirită constă în aceea, că Elu nici nu 
nasce, nici se nasce, ci purcede de la Tatălă. lisus 
Cristos dice : Duchulă adevèrulu!, care de la Tatălă 
purcede (Ión 15 — 26).

Părinții bisericei se servescă pentru a exprima acestă 
atribulă al Sí. Spirită de cuvintele : purcedere, pro- 
cessio, etc. și el îl numescă chipidă Tatălui, înțelep­
ciune, etc. Purcederea S-hdui Spirită este deosebită 
de nascerea Fiului, însă în ce stă acestă diferire este 
nesciulă. Cum purcede Si. Spirită din Tatălă și în ce 
se decsebesce purcederea de nascere, este iarăși unu 
punctă, pe care aceiași părinți îl prîviaă ca necuprinsă 
de rațiune. El observaă, cu tóté acestea, că Irebue să 
fie o deosebire între termeni, desemnândă doue moduri 
particulare de existență și netrebuindu să fie confun­
date unulă cu altulă.



90

Asa Sí. Tón Damaschin dice : «Desi noi am învățata 
că este deosebire între nascere și purccdere; dar 
în ce stă acestă deosebire nu scimu (Exp. cred. ort. 
liter. I, c. 8).

Ast-felă a fostă învățătura despre însușirile personale 
ale personeloră Sf. Treimi în Iotă biserica de la începută. 
In conciliulă I și a! II ecumenică acestă învățătură a 
fostă admisă și recunoscută, de fotă biserica prin re- 
presentant.il săi și pusă în simbolulă Niceno-Constan- 
tinopolitan. In veculă al VII însă unii învețați din Apusă 
o modificară. întru câtă-va cu privire la atributulă Sf. 
Spirită, prin introducerea saă adăogarea în menționatulă 
simbolă a cuvinleloră : Filioque, susținendă că Sf. Spirită 
purcede și de la Fiulă.

Adaosulă de Filioque = și de la Fiulă, nefiind înte­
meiată pe învețătura Intemeiatorulul și Capului bisericel, 
nici odată n’a fostă recunoscută de biserica mamă a 
Orientului: ci tot-d’a-una a fostă considerată ca o aba­
tere, rătăcire de la ortodoxie; de óre-ce însuși Domnulă 
(lice: Vè voia trimite mângâietoră. Duchulă ade- 
vèruluî, care de la Tatălă purcede.

Biserica din Orientă tot-d'a-una a declarată acestă 
adaosă ca eresie. Dar biserica din Occidentă a păstrată 
adaosulă eretică pînă Ia despărțire (1054) și dupé ce 
a lugită din sînulă bisericel mame devenindă schis­
matică și eretică. Nu biserica orientală a aruncată 
anatema bisericel occidentale; ci delegații Papei aă 
venită in Constantinopole, aă depusă anatema contra 
bisericel orientale și s'aă făcută neveduțî, eșindă occi­
dentalii de atunci din sînulă bisericel mame, devenindă 
schismatici și apoi și eretici.

presentant.il


91

Despre Universű

D-deă celă unică în ființă și glorificată în trei persóne, 
avendă, dupre cum am vêclutu, perfecțiunea în gradulă 
supremă și bucurându-se de fericire cu desăvârșire, a 
voită ca să existe și alte ființe, care să se împărtășescă 
de ale sale bine-facerî. Pentru acesta D-deă din nimică 
a făcută lumea saă Universulă cu fote ființele dinlr’ensulă 
și de la creațiunea Universului tot-d’a-una și neîntreruptă 
a îngrijită de creaturile sale.

îngrijirea Iul D-deă de lume constiluindă legătura cu 
creaturile și în specială cu omulă, se numese economiea 
Iul D-deu pentru mântuirea omului. învățătura bisericel 
nóstre ortodoxe despre raportulă Iul D-deu cu Universulă 
și cu omulă este coprinsă în art. I al Simbolului cre­
dinței. Din aceslă articolă se vede că învățătura orto­
doxă despre D-deă în raportă cu lumea se divide în 
doue părți : D-deă ca creatorü și D-deă ca atotățiitoră 
saă provedința divină.

D-deă Creatorulă lumel. Ordinea și armoniea din 
Universa, prea înțelepta organisais, frumusețea operi- 
loră din Universă sunt probe că acestă nemărginită 
spațiă cu tote ființele și corpurile dintr’însulă nu este 
produsulă întîmplărel. nici s’a produsă elă singură ; ci 
este creatura unei ființe pré înțelepte și Atotă-puter- 
nice. Acesta se vede din Sf. Scriptură, care dice : Intru 
începută a făcută D-deă Cerută și pămîntulă. 
(Genesa 1, 1). Tóté câte a voită Domnulă a făcută 
în Ceru și pre pămintă. (Ps...).

Apostolain Paulă dice: «Intru dînsulu sa zidită 
tóté cele din Ceru și cele de pre pămintă. cele re­
dute și cele necëdute. (Col. 1, 16). Totă este de la 
elă. totă este prin elă, totă este în elă*. (Rom. 11. 36).

In creațiunea lumei se vede participarea tutoră per- 



92

sónelord Sf. Treimi. Ast-felü Apostolaid Ión dice : 
«Tőle printr’însulă s'aă făcută și fără de dînsulă 
nimicit nu sa făcuta, ce s’a făcută». (Ión 1, 3).

Sí. Vasile-Celu-Mare dice: « Tatălă este causa pri­
mară a totă ce exista. Fiulă causa urditóre, Sf. 
Dullu causa süvêrsitôre. Cu voiea Tatălui tôle 
există, prin lucrarea Fiului tâte se aducătn ființă; 
și cu présenta Sf. Duhă tóté se săverșescă.

D-deă ca omnipotentă săvârșeșce totă ce voesce și 
cum voesce și nimică nu i se opune. De se face ceva 
din materie, nu este Atotă-putcrnicie. De aceea Univer­
sală e tăcută de D-deă din nimica.

D-deă este causa primară, principială tuturoră lu- 
cruriloră și ființcloră din Universă. Elă- prin a Sa 
voință și putere, a adusa Iote dintru neființă întru 
ființă. cum dice Apostolaid Paulă : «D-deă cliiémd 
cele ce nu sunt, ca cum ar fi». (Rom. 4, 17/ Prin 
credință pricepcmă că s au întemeiată recurile cu 
cue'nitulă lui D-deă ; de sa făcută din cele neve­
li ute cele ce se cedă. (Ebr. 11, 3).

Ideea profesată in vechime de Gnostici și Manicliel 
despre Eternitatea materiei față cu Atolă-pulerniciea 
și independența lui D-deu cade de sine și de la sine. 
D-deu a tăcută lumea, nu din eternitate, ci in timpu. 
sau, de-o-dată cu iimpuJu. cum dice Augustin și 
dupre cum se exprimă Știuta Scriptură : Intru în­
cepută. etc.. (Genesa 1. 1) : Și dupre cum dice psal- 
mistuld : ólai înnainte de ce sau zidită munții și 
sa făcută pămîntidă». (Ps. 89, V 3).

Cum că Universulă are unu începută, acesta se vede 
chiar din cuvintulă lui lisas Christos: «Și acum nié 
proslăcesce tu Părinte la tine însu țl cu mărirea 
ce am avută la tine mat nainte de a fi lumea. 
Jón 17, V. 5). Apostolain Paul ne arată că chiar 



93

timpulă a íostű creată, când dice: «Prin care și vecii 
s'au făcută. (Ébrei 1, 2).

Ordinea CreatiuneT »

La începută a creată D-deă Cerută și pămîntulă. 
Sub acesta numire biserica creștină totă-d’a-una a în- 
țelesă că D-deă înainte de tôle a creată spiritele și 
materiea. In diua d’întâiă a creată lumina, ca clementă 
necesară pentru vieța tuturoră fîințeloră organice. A 
doua di a făcută firmamentulă saă tăriea, pe care a 
numit-o Ceră, adică a creată atmosfera, ce încunjură 
globulă nostru. In a treia di a despărțită uscatulă 
de ape. A poruncită uscatului să producă Ierburi și 
totă felulă de vegetațiune.

La crearea tuturoră acestoră lucruri D-deă a disă 
numai: să fie, și aă fostă: In cuvintele exprimate de 
autorulă Genesel: să fie, se vede totă majestatea și 
omnipotența Creatorului. A patra di, a făcută : sórele, 
luna, stelele, tóté planetele și tóté cele-l’alte corpuri 
cerescî.

In a cincea di, a făcută pescil și păserile. In a 
șasea dis creată animalele patrupede și în urmă pe omu.

Tóté acestea le-a creată D-deă în șase dile numai 
cu cuvîntulă : a clisă și s'a făcută. Dupre atesla- 
țiunea Scripture! aceste șase dile aă fostă dile obici­
nuite, iar nu epoci saă période îndelungate, cum susțină 
naturaliștil ; căci în enumerațiunea dileloru, bibliea ne 
spune că fie-care di avea sérá și dimineță. Creațiunea 
lume! din nimica e prima minune în lume făcută prin 
atotăpulerniciea lui D-deă. D-deă ar fi putută să facă 
tóté într’o singură clipă.

Gradata creare a lumeï ne probézà nu numai înalta 
bunătate a Creatorului, care pregătesce fîințeloră, chiar



91

înainte de a le crea, cele necesare spre viețuire, ci și 
suprema înțelepciune a Creatorului, care cu multa 
chibzuință a întocmitu tőle. Pe lingă acesta ordinea 
Creafiunel probeză că D-deă, ca o ființă absolută li­
beră, de și înlrebuințeză libertatea sa, unde voesce și 
cum voesce, dar voesce în tóté ordinea rațională, și 
corespumlétóre unui scopă determinată și precisă dupre 
cum se vede în crealiune.

Perfecțiunea Creatiunei 5 )

Universală a fostă creată de D-deu în deplină per­
fecțiune, corespumlétóre scopului sèu. Însăși sf. Scrip­
tură, când vorbesce despre crearea, fie-cărul genă de 
ființe, arată pe D-deă privindă creaturile : a reduta că 
tóté cretă bune fórle ^Genesa 8. 10; 12, 19: 21. 31). 
Dar nu numai locurile ce s'ar pute cita din sf. Scriptură 
ne potă încredința despre perfecțiunea universului, ci 
chiar și privirea lui cu atențiune; căci universală este 
o carte, care coprinde probe convingétóre. Privindă 
natura, singură e ună tablou. în care sunt zugrăvite 
tóté perfecțiunile majesfățel iul D-deă, incependă de 
la firulă de ierbă și pînă la ființa cea mal distinsă 
dintre viețuitdre.

In modă specială, în natura umană, dupre cum s'a 
disă în altă locă, se póte vedé perfecțiunea lume! 
nu numai în frumusețea constituțiunei fisice a omului, 
ci și în puterile saă facultățile sufletesc!. Hindu dupre 
chipulă și asemănarea lui D-deă; în consciință și ten­
dința către sanctitate. Tută armoniea și legile neschim­
bate din universă de la începutulă lume!, dovedescă 
nu numai atolăputerniciea Creatorului, ci și perfec­
țiunea, ce s'a dată operiloră din universă.



95

Rëulü ce există în natură, nu e resultatulă imper­
fecțiune! universului, ci e produsulu releî întrebuințări 
a libertate! ființeloră raționale și libere.

Despre omu

După ce D-deă a creatü clin nimicü mal întâiu lumea 
spirituală și apoi lumea materială, spre a încorona opera 
sa: a creată pe omu, care prin suflefulă seu face parte 
dintre ființele spirituale, iar prin corpulă seu face parte 
din lumea materială. Din acestă causa omulă în ve­
chime se și numia lumea mică, adică o înfățișare în 
mică a lume!; din care causă Augustin elice: «Nu există 
nici un felii de creatură, care să nu se potă rccu- 
nósce în omu».

lată trăsurile principale ale învățăturel bisericei nóstre 
în acestă privință: Și a clisă D-deu (în Sf. Treime): 
«Să facemű omü dupre chipulu și asemènarea 
nostră».

D-deă a creată corpulă primului omă Adam clin 
pămintă: și a suflată înlrensulă suflare de vieță ; a 
scosă una din cőstele lui Aclam și a formată pe femeie, 
adică pe Eva. D-deă a creată pe omă, ca să-lă iubescă, 
să-lă cunoscă, să-lă glorifice, ca ast-felă să trăiescă 
tot-d’a-una fericită.

Origina și unitatea rasei umane

Din cele precedente s’a vedută. că omulă este eșită 
din mâna Iul D deă prin creațiune și nici o altă teorie 
nu póte fi admisă în acestă cestiune.

însuși lisus Christos dice: De la începută D deă 



96

a făcută un singură omă si o singură femeie». 
(Akit. 1—9, V. 4—6).

Totă astă-felă este și doctrina Apostoliloră (I Timot. 
2, 13 : 1 Corint. C 15 v„ 45—47 ; I Corint. II v. 8—9; 
Efesenl 5 v., 31). Părinții bisericeï au rămasă credin­
cioși acestei doctrine despre creațiunea omului. Sf. Ión 
Damaschin dice: «Din natura visibilă și invisibilă 
D-deă a creată pe omă cu propriile sale mâni; 
elă l'a creată dupre chipulă și asemănarea sa-, din 
tina pâmîntiduî l-a formată corpulă și cu suflarea 
sa divină l-a comunicată ună sufletă inteligentă, 
cugetăloră». (Ex. cred. ort. C. II, c. 12).

Despre unitatea rasei umane iarăși au susținută unii 
că omenii nu descindu din acelaș omă, avèndù în 
vedere diversitatea colorel si a formațiune! fisice în 
generáld.

Acesta nu se póte susține cu femeia. Totă diver­
sitatea colorel și a formațiune! fisice a omeniloră din 
diferite localități ale pămîntulul este resullatuiă influ- 
ențeloră climatice.

Separațiunea continenteloru nu probeză diversitatea 
de origină. America a fostă cunoscută înainte de 
Columb și a fostă unită cu Asiea printr'ună istm, care 
acum se numesce strímtórea de Bering; deci din Asiea 
omul a trecut în America. Probă sunt diferitele obiceiuri, 
pe care Americanii le-aă păstrată, ca : Credința despre 
Diluviu. despre Circumcisiune, serbarea Sâmbetei, Ju- 
bileele. etc. cari eraă serbate în Asiea.

Chiar sciința moderna prin representanțil sei ce­
lebri ca : Humbold, Richard, susține unitatea rasei 
umane.



97

Origina Sufletului

In privința origine! sufletului uman biserica Orto­
doxă, basată pe Slînta Scriptură, a credută și mărtu­
risit tot-d’a-una că sufletulă omului este creatii ca și 
cele-l’alte spirite îngeresc!, nu însă în același! timpă.

Pentru acesta Sinodulă al 5-lea a combătută scrie­
rile lui Origine, care susținea că sufletele ómeniloru 
sunt create de la începută și că, din causa păcatului aă 
fostă trimise în corpurile umane spre pedepsă. Deci- 
siunea Sinodului este exprimată sub aceslă formă : 
«Conform cuvântului lut D-deii Biserica afirmă 
că sufletulü e creatü in acelașu timpii cu corpulă 
și nu mal nainte sau mal pe urmă, cum cugetă 
Origene». Nici opiniunea traducianismulul nu e ad­
misă de biserică pentru că implică în sine materiali­
tatea sufletului, ceea ce ar fi absurdă.

Prin urmare nici preexistentianismulü, nici tra- 
ducianismidii ne corespundendă cu doctrina ecumenică, 
rămâne singură creatianismidă admișii de biserică.

Chipulă și asemănarea lui D-deu în omu

Cea mai importantă dintre prerogativele omului în 
raportă cu cele-l’alte creaturi, este că D-deă și-a ară­
tată suprema sa bună-voință către omă, împodobin- 
du-lă cu chipulă și asemănarea sa, dupre cum dice 
Scriptura ; «Să facernu omu dupre chipulă și ase­
mănarea nășiră». Realitatea chipului Iul D-deă în omă 
fiindă atestată destulă de lămurită de Sf. Scriptură 
(Facere 1, 27 : 7. 5 ; 1, 1 ; 1, 9 ; 9. 6), (Iacob 3 v. 9), 

Biserica ortodoxă tot-d’a-una a recunoscut-o ; chiar 
păgânii nu tăgăduiaă acestă adevêrû, dupre cum se 

7



fis

vede la Aristotelă (th/. zi,; Çy/gs 1—2); la Cicero în 
cartea: delegibus, (1,7—8); Ovidiu, Metamorțose (1, 7).

Mult! în vechime credeau că și D-deu are corpă ome- 
ncscă (antropomorfism), din care causă puneau asemă­
narea omului cu D-deă in forma corpului. D-deă însă 
este spirită, dupre cum s'a arătată, când s’a vorbită 
despre spiritualitatea lui D-deă. Prin urmare, Irebue să 
considerămă asemănarea omului cu D-deă nu in pri­
vința corpului, ci în privința sufletului seă nematerialu. 
Gestiunea acesta a fostă demonstrată de către Cle­
mente Alexandrinul. Origene,Egi[ane Eusebiu, Grig, 
de Eisa, Ambrosia etc.

D-deă ca spirită are rațiune, libertate și nemurire-, 
deci și asemănarea omului cu elu stă totă în rațiune, 
liberă voință, ce are sufletulă săă și în nemurirea su- 
lletulul.

Dupre cum D-deu e întreită în persóne și sufletulă 
are: inteligență, voință și sensibitate saă inimă, trei 
facultăți deosebite. In aceste trei facultăți sullelescl se 
reflectă admirabilă imaginea lui D-deă în omă.

Dupre cum rațiunea nu póte exista fără cuvîntu și 
spirită, totă așa Tatălă na existată fără Fiulă și Spi- 
ritulă Sântă. Și dupre cum cele trei persóne ale D-deirel 
nu sunt de câtă unulă și acela.ș D-<leu, totă așa și 
cele trei facultăți ale sufletului nu sunt de câtă unulă 
și acela.ș sulletă ală omului.

Numai atâta deosebire este între facultățile sufletului 
omenescă și D-deu, că D-deă este perfectă și nu are 
nici o trebuință de perfecționare, pe când facultățile 
sufletului fiind proprietăți ale unei substanțe create, 
sunt succeptibile de perfecționare.



99

Spiritualitatea și Nemurirea Sufletului

Dogma despre spiritualitatea sufletului este întemeiată 
nu numai pe sf. Scriptură și învățătura Bisericeî, ci și 
pe învățătura părințiloru Bisericeî, pe rațiunea umană, 
pe credința poporeloră, care ne încredințeză că cele 3 
facultăți ale sufletului sunt incompatibile cu materiea 
și proprietățile eî. Dacă în sf. Scriptură și sinódele ecu­
menice nu s’a tractată chestiunea spiritualităței sufle­
tului. cum aă tractat-o filosofii, apoi causa stă în acesta 
că sufletulă ca substanță nematerială, era în convin­
gerea intimă a tuturora și că acestă dogmă era și este 
socotită ca positiva, fără trebuință de demonstrațiune ; 
de óre-ce sufletulă e simplu și nu e compusă din 
părți ca materiea.

Părinții Bisericel în unanimitate proclamă distinc- 
țiunea sufletului de corpă, cum și spiritualitatea inte­
ligenței.

Bergler, un scriitoră occidentală dice : Spirituali­
tatea sufletului, ca și existența lui D-cleü. este o 
credință universală. o atestatiune constantă, ce-sl dă 
omenirea ea însăși; acesta este credința genului umană. 
Este totă una, dacă acestă credință e venită prin tra- 
dițiune, prin simțulă internă, ori din rellexiunea opera- 
țiuniloră nóstre. înainte de a fi filosofii, nici un poporă, 
nici o ființă rațională nu avea convingerea că materiea 
póte cugeta. Să reflecteze puțină omulă asupra sa, și 
îndată descopere în fondulă ființei sale facultatea de a 
simți, de a cugeta, de a voi, de a compara, de a ju­
deca, de a raționa, de a lucra cu voință. Totă de-odată 
vede că aceste facultăți și actele ce ele efectuézá, sunt 
incompatibile cu materiea. Unu corpă ori câtă de 
subțire totă va avé întindere, va fi compusă din 
părți și prin urmare va fi divisibilă. Facultățile sufle- 



1 no

tulul săverșescă acte simple și indivisibile. Nimeni nu 
(lice jumètate, a doua, a treia, a patra, ori a cincia 
parte din judecata mea, din raționamentului men ; nimeni 
nu dice o bucată, unu fragmentă din voința mea. Prin 
urmare nici substanța agentului, ce efectua, nu póte 
fi de câtă substanță simplă, făcută dupre imaginea Iul 
D-deu, imagine care face din omu ființă stăpînă pe 
pămîntă și-l dă putere asupra animaleloru și asupra 
sa însuși. Nimeni nu șl-a închipuită că materiea s'a 
putută mișca. Cu fote sofismele lui Épicur, Spiritua­
litatea ființei cugetălore e o dogmă în generală răs­
pândită din primele timpuri ale lumel. Dacă este unu 
adeveră, că natura și conștiința dicteză tuturoră óme- 
niloră, apoi acesta este diferența între spirită și ma­
terie. OrI-ce poporă, care n’are termeni deosebiți spre 
a designa spiritulu și materiea, sub numele de spirită 
înțelege o ființă, care cunősce, care simte că există, 
care arc cunoștință despre eul individuală, că are pu­
terea de a lucra și de a mișca materiea.

S’aă găsită națiuni destulă de orbite spre a adora 
animalele, dar n a fostă nici o-dată așa de stupide, ca 
să credă că omulă nu este de câtă unu animală.

Rațiunea este de acordă cu credința ; rațiunea de 
monstră că suflefulă umană este o substanță simplă, 
indivisibilă cu totulă deosebită de materie.

Nemurirea sufletului. Suflefulă omului dar, fiind 
creată dupre chipulu și asemănarea lui D-deă. este ne- 
muritoră. Sufletulă ca substanță spirituală simplă și 
indivisibilă este nesupusă distrugere!; nu pole nici 
într’un modă să fie descompusă, ca ună corpă, și deci 
nici supusă pierdărel. D-deă a voită a ne crea și a ne 
da mijlócele necesare, ca să putemă merita de a fi cu 
elă în veci. D-deă a pusă ca lege de a resplăti pe cel 
buni și a pedepsi pe cel rel în vieța viitóre ; și prin 
acestă dogmă nu se dovedesce de câtă nemurirea.



101

Totă omenirea din tóté timpurile a avută credința 
că D-deu va pedepsi negreșitu pe ceï rèï și va rës- 
plăti pe ceï buni atâtă în vieța acesta câtă și în cea- 
1-altă vieță, fie acestă credință sub orî-ce formă. Pe 
lîngă acestea, noî vedemă că omulă caută fericirea 
pînă în ultimele momente ale acestei vieți și speră a 
o dobîndi. De n’ar fi sufletulti nemuritorii, acestă 
speranță n’ar exista.

Destinatiunea omului

D-deü facêndu pe omă superiorii tuturoru creatu- 
riloru. înzestrându-1 cu rațiune si libertate, îmfrumu- 
șețându-1 cu chipulă și asemènarea sa, î-a determinată 
și unii scopti ală existenței sale, care se numesce des- 
tinațiunea omului. Destinațiunea omului consistă în 
permanentă stare de unire cu D-deii, legătură la care 
la chlematu prin creațiune, imprimându-î chipulă și 
asemănarea sa, că în virtutea acestei înalte destina- 
țiunl să tindă necontenită către prototipului șeii prin 
tóté puterile sufletului șeii ; să cunoscă pe Creatorulă 
șeii; să-l iubescă și să-lă glorifice, ca prinlfacesta să 
potă trăi în legătură neîntreruptă cu elă.

De aceea sf. Scriptură dice: Elu a creată in el 
sciința Spiritului; a făcutu să strălucescă ochiul ă 
seu asupra inimilor ă lorii, spre ai face să vadă 
mărirea operilorü sale, ca prin laudele lorii să se 
vadă sfințeniea numelui sèü; să-iii glorifice prin 
minunile sale și să publice magnificența operilorü 
sale. Elit le prescrie regula purtărel și i ci făcutii 
depositarii legel sale de viétâ. Elu a făcută cu eï 
o alianță veclnică și i-a învățatii poruncile justi­
ției sale (Sirah. 17, 6—10). Mântuit or ulii dice: Așa 
să lumineze lumina vostră înaintea omeniloră, ca 



10-2

vëdêndu faptele vóstre cele bune să mărescă pe 
Tatălă vostru celă din ceruri (Mal. 5, 1G).

Măriți și purtațl pre D (leu în corpulă vostru. 
I (Corint, G, 20).

Ori de mâncați, ori de beliși orice deați face, 
tóté pentru mărirea lui D-deü să le faceți. (I, Co­
rint, 10, 31).

Laclanțiu în scrierile sale: Institut io divina. (4. 28), 
de falsa sapientia. (3, 20, V. 10), de vita beata 
(7, 5) (lice :

«Ne nascemă cu condițiune, ca lui D-deă, care ne-a 
dată ființa, să-I damit supunerea, ce-i se cuvine; să-lă 
cunósceinü și să—Iu urmămă. Uniți prin acestă legă­
tură de pietate, suntem în comunicație cu D-deü, de 
unde résulta și numele de religiune»».

Ast-felu dar numele de religiune este provenită din 
alianța în care D-deu unesce [ e omă cu dinsulu și-lu 
unesce cu elă prin pietate; căci a-I servi ca Domnului 
nostru și a ne supune lui ca Părintelui nostru, acesta 
pentru noi este lucru esențială. Sf. Vasilie dice : « Tu 
ești ună vasă artistica lucrată, care al priimită 
de la D-deu ființa ta. Măresce pe Creatorul u teu; 
căci tu nai fostă creativ de câtă spre a fi vred­
nică instrumentă ală mărirel tul D-deu, si iotă 
acestă lume este pentru tine ca o carte vie, care 
predică gloriea Iul D-deă. și ție, care al priimită, 
creațiunea îți anunță mărirea ascunsă și invisi- 
bilă a Domnului-, ca tu să cunoscl pe Dumnedeulu 
adeverulul. Păstreză în mintea ta ce-țl spusei».

Destinațiunea omului, întru câtă îlă privesce pe elă 
însuși, consistă în a se aplica în modă constantă să-șî 
desvolte și perfecționeze facultățile sufletului prin prac­
tica lucrurilorü bune, și să se formeze din ce în ce 
dupre asemenarea lui D-deü. prototipulü sèü. De aceea, 
Sf. Scriptură dice: «Fiți sfinți ; căci și că. Domnulu 



103

D-cleulü vostru Sf. sunt». (Leviticu 11—44,19—2; 
20, 7). jiFițl perfecți, cum și Tatcilu vostru cetii 
diu Ceru perfectii este». (Mat. 5, 48).

Acestă lucru ală destinațiunel omului nu este con­
trariu gloriei Iul D-deu, ci servesce spre completare a 
putinței omului de a mări pe D-deă. Numai omulă 
perfecționată, luminată prin desvoltarea facultățiloru 
sufletesc!, înțelege și săverșesce fapte bune în adeve- 
ratulă înțelesă ală Bisericel ortodoxe ; și numai elă 
póte aduce Iul D-deă adeverată adorațiune.

Destinațiunea omului, în raportă cu cele-l-alte crea­
turi ce-lă înconjură, este ca omulă să servescă de inter­
mediară între Creatorii și creaturile pămîntescl, și prin 
urmare, cum dice Scriptura, să comande pesciloră mă­
re!, animaleloră, Ia totă pămîntulă și la tote reptilele 
ce se mișcă pre pămîntă. (Facere, 1—26).

Aptitudinea omului pentru perfecțiunea și 
destinatiunea sa J

D-deă creândă pe omă cu așa de înaltă destinațiune, 
l’a făcută capabilă de-a și-o îndeplini. Omulă a eșită 
din mâinile Creatorului seă perfectă în sulletulă seă, 
atâtă din punctă de vedere ală inteligenței câtă și ală 
voinței saă moralitate!. (Conf. ortodoxă, art. I, R. 23). 
In Cartea facere! ni se spune că Adam a dată tuturoră 
animaleloră numele ce se cuvenia fie-căru! animală 
dupre natura și caracterulă seă.

In acéstá privință sf. Ión Crisostom dice : lea în bă­
gare de séma independența voințe! și prea marea înțe­
lepciune a lu! Adam, și nu dice că el nu cunoscea ce 
e bine și ce e reă. Acela care a putută să dea nume, 
ce li se cuvenia, animaleloră, păsăriloră și bestiiloră 
sëlbatice și a făcută acesta cum trebuia, dupre carac- 



104

terűin și moravurile fie-căreia din ele, acelu omă nu 
era plină de înțelepciune și de sciința? D-deii însuși 
a aprobată așa de bine aceste nume, în câtă n’a'voită 
să iacă nici cea mal mică schimbare, chiar atunci când 
Adam putuse să se înșale (Omilia 14, 5 asupra Ge­
nese!).

Dar, negreșită, de și rațiunea omului era limpede, 
dreptă, liberă de prejudițil și de erori, aptă spre a cu- 
nósce lucrurile cu cea mal mare înlesnire, lotuși, era 
limitată și incapabilă de a coprinde totulă cu o privire ; 
acesta o dovedesce căderea primului omü. El dar 
trebuia să se dcsvolte și să se perfecționeze treptată.

Omulă a eșită din mâinile Creatorului perfectă și 
în respeclulă lisică. Corpulă omului, ca operă a ființei 
prea înțelepte, este admirabilă în organisațiunea sa, pe 
care o păstreză și astă-dl și na priimită de la Crea- 
lorulu seu nici unu defectă internă sau externă : elă 
avea Iotă vigórca junețe!, nesupusă morburiloru și 
suferințeloră. De aceea Moisi represintă relele și bălele 
ca efectă ală cădere! omului și ca pedepse pentru 
păcală.

Puterile sufletesc! dar pe de o parte, iar pe de alta 
cele fisice, cu car! a fostă înzestrată de Creatorii, pentru 
omă aă fostă mijlăce îndestulătăre, ca elă să fie aptă 
de a-șî îndeplini destinațiunea sa cu ajutorulă Crea­
torului sèu, ajutoră manifestată în provedința divină, 
despre care se va vorbi mai pe urmă.

Ajutorulă lui D-deă, pentru ca omulă să-și împli- 
născă destinațiunea sa, consistă în împrejurările locale, 
unde D-deu a pusă pe omă. cum era grădina para­
disului, care era un ținută încununată cu tóté daru­
rile îmbelșugate ale lui D-deă și pusă la disposițiunea 
omului: al If-lea mijlocă consistă în revelațiunea ce D-deă 
a făcută omului pentru desvoltarea puteriloră sufletești 
și pentru instruirea omului în veritățile religiunel; și. în 



105

fine, al Hl-lea mijlocü consistă în comunicațiunea directă 
a omului cu D-deü.

Din aceste dise de pînă aci se vede că omulü era 
într’o adevărată stare de fericire; căci era fără suferință 
și în perfectă relațiune cu D-deü, ca copiii cu pă­
rinții lorü.

Acesta stare de fericire ar fi crescută din ce în ce 
mal multă, potrivită desvoltăreî și perfecțiune! omului, 
dacă omulü n’ar fi cădută în păcală prin neascultare.

Căderea omului

Omulă, creată de D-deü, iu pusă într’o grădină admi­
rabilă de frumosă, împodobită cu totă felulă de pomi 
roditori. D-deu, spre a cerca ascultarea omului. îl opri 
de a mânca din fructele unul arbore, numită arborele 
sciințeî binelui și reului. Dupre ateslațiunea știutului 
Grigorie Teologulă. acesta arbore nu era alt-ce-va de câtă 
contemplațiunea, la care se pot aplica numai aceia, 
care sunt desvoltațî și perfecționați prin experiență. 
Acestă arbore saă contemplațiune nu era ce-va rău 
în sine, dar a mânca din elă sau a face usu de elă era 
ce-va prematură pentru omă, ca și orl-ce lucru pentru 
celă simplu și nemoderatii în dorințele sale; dupre cum 
o hrană substanțială este vătămătore pentru unü sto- 
machü slabă.

Adam și Eva cădură în greșală din neascultare, prin 
îndemnulă șarpelui. Șarpele acesta era spiritulu rău, 
îngerulă căciulă din mărirea sa prin mândrie, adică 
diavolulă. Cum că acestă șarpe era diavolulă, ne în- 
credințeză Sf. Scriptură, când dice: «Marele dracon, 
acestă vechiă șarpe este diavolulă și Satan, care amă- 
gesce lumea». (Apocalips, 12 v. 9; 20 v. 2). Diavolulă 
fiindă unu îngeru cădută, nu pole să facă de câtă ceea-ce 



10(3

a făcută de la începută, adică să turbure spirilulă o- 
mulu!, tîrîndu-lă să calce porunca lui D-deă și împe- 
trindu-î inima pe nesimțite (Irineu, adversus hereses 
Cart. V, c. 24 v. 23); cu alte cuvinte diavolulă a luată 
forma de șarpe, ca să facă pe omă să greșeșcă, și 
pentru aceslă scopă s’a adresată la temele, ca mal slabă 
și lesne de amăgită.

Și fiind-că Adam a greșită prin propriea sa voință, 
fără să fie constrinsă de vre-o necesitate, pentru acesta 
a și fostă pedepsită: ^pentru că aï ascultată vocea 
soției talc și aï mâncată din fructulă arborelui, din 
care Eam oprită să nu mâncați...» (Facere 1, 17).

Din cele dise se vede că, causa cădere! omului, e 
șarpele or! diavolulă ; a doua causa, e Adam și Eva, 
pentru că nimică nu l-a forțată să greșeșcă, ci aă cădulu 
în greșală din propriea voință și slăbiciune a loră: 
Eva lăsându-se a fi amăgită, de șarpe saă diavolă, 
iar Adam lăsându-se a face voiea Evei, când el trebuiau 
să asculte de porunca lui D-deu. De și Eva nu va fi 
audilă însă-ș! porunca Iul D-deu, ci prin Adam ; dar 
Adam singură audise porunca cea usure de împli­
nită; cu tőle acestea s’a supusă voinței Evei. D-deă a 
sciută că omulă avea să cadă, de aceea a și determinată 
răscumpărarea Iul prin lisus Christos, fiulă seă unică. 
Sciea D-deă că omulă va cădă. dar pentru acesta nu 
se póte dice: de ce l'a creată? Pentru că trebuia omulă 
să frecă prin școla suferinței, din causa păcatului seă, 
spre a sei să prețuescă bunătatea lui D-deă pentru 
binele dinnaintea cădere! și pentru răscumpărarea ce-I 
va acorda după cădere. Și apoi, de nu crea D-deă pe 
omă, de unde ar fi fostă să ăsă flinte ale universului, 
ca acelea pe care le înregistreză istoriea ca glorie a 
neamului omenescu, pentru susținerea adevărului, ne­
cesară progresului și înaintare! lume! și pentru po- 
dóba naturel.



107

Acele pocióbe ale naturel umane și acele mulțimi de 
martiri însuflețiți de spiritulu Iul D-deă și de cea mal 
mal Irumosă și adîncă pietate, de unde ar fi eșită ?

Gravitatea greșaleî primilorű părinți ai omenire!

La prima gândire s’ar paré că nu e ceva gravă, dacă 
Adam și Eva au mâncată din fructulă oprită, și deci nu 
putea să aibă consecințe așa de enorme greșala loră.

Ca să putemă judeca despre consecințele grave ale 
greșaleî lui Adam, trebue să avemă în vedere următorele : 
I. Porunca dată, nu era ceva pusă în natura loră, ci 
era poruncă revelată, positiva, audită de omu de la 
însuși D-deă. căreia trebuia să se supună, ca unii ce 
trebuia să înțelegă, că sunt puși la încercare spre a 
se vedé, dacă remână ascultători și supuși. Deci, ne- 
supunêndu-se s’aă făcută vinovat! de insubordinare, 
dupr cuvîntul. Apostolului Paulă. (Rom. 15, 19). As­
cultarea loru era o virtute, din care isvoraă multe al­
tele, și deci culpa loră este mare. II. Porunca, dată loru, 
era forte usure : de a nu se atinge de fructele unul 
singură arbore din atâția multi alții, totă așa de frumoși; 
și omulă n’a voită să respecte porunca lui D-deă, din 
causa intemperantei sale. III. Bine-facerile priimite de 
la D-deă eraă destule motive de a le impune respectă. 
Pe lingă acésta nici amenințarea teribilă ce le-a făcută, 
nu i-a reținută în ascultare ; căci, le-a disă : De veți, 
mânca, veti muri. Adam si Eva aveau destule mi- 
jlóce spre a résista tentațiunel, avendă neatinse tóté 
puterile sufletesc! și fisice, ca necăduț! în pecată. Deci 
totulă atîrna de voința loră. IV. El ascultară amăgi­
rile diavolului, care nu le făcuse nici unu bine, și se 
puseră în oposițiune cu bine-făcetorulă loră ; mândriea le 
orbi mintea, credendă că se voră face ca nisce Dumnedel.



108

Consecințele căderei omului >

Prin grcșala lorii, Adam și Eva au ruptii legătura 
dintre el și D-deu, aii pierdută grațiea divină, aii pier- 
dulii inocenta, au cădutu în morte spirituală prin în­
tunecarea rațiune! lorii ; în câtă n’au maî putută în 
urmă să se înalțe la cunoscință Creatorului loră, pînă 
ce n’aü repriimitu gratiea divină, ce perduseră.

Omulă cădutu a fostă supusă la bólé, la dureri și 
slăbiciune, pentru că păcatulă a introdusă în corpă 
principială dislrucloră ală morbosilățcî.

Din causa păcatului primii părinți ai omenire! tură 
isgonițl din acea frumosă grădină, numită paradis, și 
prin urmare înlăturați și de la comunicațiunea directă 
cu D-deă.

Pămîntulă a fost și rămasă blestemată din causa 
loră, ca să producă spini și pălămidă.

Transmiterea păcatului lui Adam la totă 
neamulű omenescu.

Păcatulă, săvârșită de prima părechie a genului umană, 
s’a transmisă la toți urmașii loră. Acestă păcală se nu­
mesce pëcatiûü originalii, pentru că dalăză existența 
lui de la origina omenirel, de la prima părechie a nea­
mului omenescu. Dacă n'ar fi existată păcatulă ori­
ginală, răscumpărarea lume! prin lisus Cristos n'ar fi 
avută locă. Pi in urmare păcatulă originală și răscum­
părarea prin lisus Cristos sunt 2 centre, împrejurulu că­
rora gravităză totă doctrina Creștină.

Păcatulă originală este o călcare a lege! lui D-deu, 
dală în Paradisă,

Adam este culpabilă de săvârșirea păcatului : iar noi, 



109

urmașii nu suntem vinovat!, ca săverșitorl, ci numai 
prin culpabilitatea naturel nőstre, transmisă de la primii 
părinți; noi am venită culpabili în Adam și Eva, cum 
dice Apostolul: Prin neascultarea unuia mal multi 
au devenită pecătoșl (Rom. 5, 19), priimindă de la 
elă natura pècàlôsâ ; deci noi venimă în lume fi- 
resce fii ai mâniei, (Etes. 2, 3). Așa dar, sub numele 
de pecată originală înțelegeam atâtă pecatulă lor câtă 
și starea în care !-a adus pecatulă : iar în noi, ca des­
cendent! a! lor, este numa! condițiunea supusă pëca- 
tuluî, cu care și în care venimă în lume.

Prin boteză se șterge, se nimicesce în no! pata ori­
ginală ; eșimă din starea pecatului, adică numa! sun­
tem fii a! mâniei, devenimă curat! și inocenți ; acesta 
nu ne scutesce însă de urmările, ce ne-a produsă prin- 
cipiulă distructoră, adică remânemă supuși boleloră și 
inclinațiune! spre reă.

Biserica tot-d’a-una a respinsă și respinge doctrina 
vechie a Pelagieniloră, cum și ideile Socieniloră 
moderni, că fiolele sunt inerențl nature! umane. Ase­
menea Biserica respinge doctrina acelora, care susțină 
că pecatulă originală a distrusă în omă tóté facultățile 
Iu! spirituale, a distrusă imaginea lui D-deă în omă.

Realitatea pecatului originală și modulă lui de 
transmitere

Biserica ortodoxă ne învață că de la Adam și Eva, 
pecatulă originală sa transmisă cu töte consecințele 
Iu! la toți urmașii lor prin nascere naturală. In cap. 5 
al Epistolei către Rom. Apostolul Paul lăcândă o paralelă 
între Adam și lisus, în raportă cu gentilă umană, 
arată forte lămurită realitatea pecatului originală în om. 
«Dupre cum pecatulă printr’un singură omit a 



110

intrată în lume și mórtea prin pecată, așa și 
mórtea a trecută în toți omenit prin acestă singură 
omă, în care toți aă pecetluită (Rom. 5, 12).

Dacă prin păcatulă unuia singură cel mal 
multi aă murită, misericordiea și darulă Iul D-deă. 
multă mal abundantă sa răspândită' asupra celoră 
mal multi, prin grafica unul singură omă, care 
este lisus Christos. (Rom. 5. 15).

Că dacă din causa păcatului unuia mórtea a 
domnită printr’unii singură omă, cu atâtă mal 
multă cel ce priimescă abundanța darului justiției 
vorn domni în vieță, printrună singură omă, care 
este lisus Christos-,

Dupre cum dar prinpecatulă unuia, toți omenii 
aă cădută în condamnare, astfelă prin justițiea 
unuia, toți omenii priimescă justifiarea, care dă 
vieță; căci dupre cum prin neascultarea unul 
singură omă cel multi aü devenită păcătoși, așa 
și prin ascultarea unuia multi se vor face drepți. 
(Rom. 5, 17—19).

lisus Cristos, în convorbirea sa cu Nicodim, dice : 
* Amimamin, dică fie, de nu se va nasce ună omu. 
din apă și din spiritü, nu va intra întru împă- 
rățiea Iul D-deă. Ce este născută din carne, carne 
este- dar ce e născută din spiritü, spiritü este. 
(Ión, 3, 5—-6).

Cu alte cuvinte, lisus ne arata că omulü venită în 
lume dupre legea naturel, păgână ori Judeă, nu pâte 
intra în Imperățiea Iul D-deu, de cât prin grațiea Divină, 
care se dobîndesce prin renascere, iar renascerea prin 
boteză ; de óre-ce omulu este sub puterea unei impu­
rități, și acestă impuritate se estinde la toți omenii 
prin nascerea naturală. De aceea Apostolul dice: tEram 
din natură fu al mâniei». (Efes. 2, 3).

Ca dovadă despre credința nestrămutată a bisericeï 



Ill

în existența păcatului originalii este, că ea de la în­
cepută a stabilită botezulă copiiloră și citirea exor- 
cismeloră (lepădăriloră). Nu mal puțină dovedesce 
acestă existență și rațiunea umană, prin argumente 
trase din experiență. Ast-felă orl-ce omă, când se 
examineză cu atențiune, nu póte să nu dică ca 
Apostolul:

«Sdu că nu este nimicit, bună în mine, adică 
în corpulă meu, pentru că în mine găsescă voința 
de a face bine, dar nu găsescit mijloculu de a-lu 
îndeplini; căci nu facă binele pe care-lă voescu, 
ci faeü rëulu pe care nudă voescu. Că dacă făcu 
ce nu voescu, nu mal sunt eu, care făcu, ci pe- 
catulă care locuesce în mine. Atunci dar când 
vroescă să făcu binele găsescă în mine o lege, care 
se opune, pentru că rëulu résida în mine. Îmi place 
în legea Iul D-deă dupre omidă interiorii, dar simtă 
în membrele corpului meu o altă lege, care se luptă 
contra legel spiritului meu, și me face robă sub 
legea păcatului, care este in membrele corpului meii 
(Rom. 7. 18— 23).

Ce-va și mai multă, este în noi o luptă neîncetată 
între spirită și corpă, între rațiune și pasiuni, între 
tendințele spre bine și între tîrîrea spre rêu. Si în acestă 
luptă mal totă-d’a-una biruința este a corpului, a pa- 
siunilorú, a răului; Corpulü prevalăză asupra spiritului, 
pasiunea domină rațiunea, și tîrîrea spre rèü covêr- 
șesce aspirațiunile spre bine. Dorimu binele din natură 
și-lu iubimă ; dar ne lipsescă puterile. Deprinderea spre 
bine o dobindimă cu mare anevoință, iar spre rău 
forte lesne. Cu câtă greutate ne părăsimu de unu de­
fectă, saă biruimă o pasiune orl-câtu de mică ! Pe când 
o mică tentațiune ne face să repudiămu o virtute con­
tractată cu mari lupte!



Despre îngeri

Sub numele de îngerii Sf. Scriptură înțelege ființe 
spirituale, create de D-deü ca să anunțe őmenilorü 
voința sa în diferite împrejurări ale viețel omenesc!. Cu 
tőle aslea, numele îngerii exprimă nu natura, ci oficiul 
acestora ființe si în întelesulu oficiului si al însărcinărel 
acestu nume se dă în Sf. ‘Scriptură și Ia alte ființe : 
«Lui Mcsiea, Trofețiloră, ApostdlUoru, Treoțiloră și 
Episcopiloră, ele. (Maliaclii, 3, 1, Num. 2— ló, Agem. 
1, 13; Isaia 23, 13, Maliaclii 2, 7, Psalm 72, 49, Mat. 
10—11, Luca 8—24, Apocalips 1—20; 2, 1).

Existența îngerilorü. Îngerii nu sunt ființe create 
de imaginațiunea omului, ci sunt ființe create de D-deü, 
ființe reale; acésta se vede din următorele locuri ale 
Scripture!: Omulă îndrăsni-ra să se numescă justă 
comparându-se cu D-deă, și fi-va elă mal curată, 
de câtă acela, care l'a creată? Chiar aceia, cari 
servietă tul D-deă n'au fostă stabili și a găsită 
neregulă chiar printre îngerii sei. (Iov. 4, 17—18).

Ce este omulă că-lă pomenesci pe elă, sau fiulă 
omului că-lă cercetezi pe elă? Micșoratu-l-al pre 
elă cu őre ce de câtă îngerii; Tal încununată cu 
gloriea onor el!

In noulù Testamentü găsimă probe destule în pri­
vința existenței îngerilorü. Asl-felü lisus Christos dice : 
«Acela. care semăna grâă bună, e fiulă omului. 
Câmpulă este lumea, grâulă bună sunt fiii impe- 
rației, neghina sunt fiii nedreptățel; Inimiculă, 
care a semènat-o, e diavolulă; secerișulu e sfirșitulă 
lumel. secerătorii sunt îngerii (Mat. 13, 37—39)>. 
«Luati aminte de a nu desprețul pe nici unulă 
din acești mici : căci clică voue, că îngerii loră redă 
pururea fata tatălui meu în Ceruri. Totă celă ce 



113

me va mărturisi pe mine înaintea ómenilorü și 
fiulü omului il va recunősce înaintea îngeriloru în 
Ceruri; și de cehi ce se va lepăda de mine înaintea 
ómenilorü și eu me void lepăda de elă înaintea 
îngeriloru lui D-deü. Câtü despre diua saă ora 
aceea nimeni nu scie, nici îngerii cari sunt în 
Ceru, nici F iul u, ci numai Tatălă singură (Marca 
13 V. 32). La înviere omenii, nici se vor însura, 
nici se vor mărita, ci ca îngerii lui D-deü vor fi în 
.Ceru» (Marca 12, 25/ Apostolaid Petru dice: «Cărora 
s’a descoperită, că nu pentru el, ci pentru noi ser via ü 
acestea, pe cari acum s’au anunțată prin evan­
ghelie în duhulă Sfinții, care sa trimesü din Ceru, și 
la care dorescă îngerii să privésed (I Petrul, 12).

Apostolain Paul dice: «Te conjură înaintea lui 
D-deă, înaintea lui lisus Christos și a îngeriloru, 
sei de a observa aceste lucruri (I Timot. 5, 211 Și 
astfelă se polii cita multe locuri din Sf, Scriptură, 
din cari ort-cine póte vedé și a se încredința despre 
realitatea existenței îngeriloru.

Biserica ortodoxă a păstrată de Ia începută doctrina 
și dogma despre existența îngeriloră. Probă sunt sim- 
bolele credinței, unde este vêdutu că D-deă este crea- 
torulu ființeloră celoră vedute și nevêdute. adică ală 
ființeloră spirituale.

Afară de acesta credința despre existența îngeriloră 
a existată la tóté popórele, ca și credința în D-deă cu 
totă deosebirea de religiune.

Explicațiunea acestei credințe o găsimă în religiunea 
și revelațiunea primitivă, pe care D-deă a făcut-o omului 
în paradisu. Deci dupre cum există sufletulă în corpulă 
omului, așa există și o lume spirituală a îngeriloru.

Origina îngeriloru. Tăcerea lui Moise despre Crea- 
țiunea îngeriloră are causa sa în acesta, că Judeil pe 
acele timpuri nu erau în stare, ca prin a lord gân- 

8



114

dire să se ridice mai pre sus de simțuri, și ală Il-lea, 
elă n'ar fi putută vorbi poporului despre o lume spi­
rituală fără a face pe acestă poporă incultă să cadă în 
politeismă. Cu tóté acestea Sf. Scriptură ne probeză 
în de ajunsă, că îngerii aă ioslă creați de D-deă îna­
inte de a ii creată omulă și alte ființe din universal, 
ast-felă : «Tote printfnsulă s’au făcută și fără de 
dînsulă nimică nu s'a făcută din, ceea-ce sa fă­
cută». (loan 1. V. 3), Totă este de la elu, iotă este 
prin elă, lot este în elă. (Rom. 11—36). Nu este 
casă, care să nu fie zidită de cine-va; dar acela 
care este arcliiteclulă și Creatorulă tutuloră lu- 
cruriloră e D deu. (Ébrei 3—4): Efes. 3—9, (Apo­
calips 4—11). Apostolulă Paul dice: «Tot a fostă 
creat de elă In Ceră și pre pămintă, lucrurile vi- 
sibile și inrisibile. fie scaunele, fie domniile, fie în­
cepători ile, fie puterile-, tot a fostă creată prin elă 
și pentru elă. (Colos. 1. 16/

Aici prin lucruri invisibile este designată lumea spi­
rituală. iar scaunele, domniile. îucepètoriile și pu­
terile sunt numele diferiteloră ierarcbil ale îngeriloră.

Despre timpulă când a creată D-deă pe îngeri, bi­
serica ortodoxă a ținută strictă credința că el aă fostă 
creați înainte de lumea materială. (Contes, art. 1, R. 18). 
Și anume, prin numele ceru biserica înțelege lumea spi­
rituală a îngeriloră. dupre cum prin cuvintulă pămintă 
nu înțelege numai pămîntulă, ca corpă. ci totă ma- 
teriea. Acésta se póte vedé și din cuvintele Iul D-deu 
adresate lui Iov: Unde erai, când stelele diminețel 
nie lăudau împreună și toți fiii Iul D-deă eraă 
răpiți de bucurie? (lob 38, 7).

Aci sub numele de tiil Iul D-deă se înțelegu îngerii, 
cari aă fost creați înainte de diua a patra; de óre-ce 
îlă lăudau. In acestă privință, Si. Vasile-celă-Mare (lice: 
«Deja înainte de existența lumel era o stare ce tre­



115

buia puteriloră, care a precedată lumea și timpulă, 
stare sau condiliune eternă, care dureză perpetuu». In 
acestă condiliune Creatorului și autorului tuturoră lu- 
cruriloră creă lumea cugetare!, dupre cum se cuvenia 
fericire! adoratoriloră luî D-deă, naturiloru inteligente 
și invisible, nespusele frumuseți, a căroră idee o pu- 
temú concipe. dar care întrece inteligența nostră, în 
câtù ne este imposibilă a ne închipui termenulă spre 
a le designa. Acestea sunt, cari umplu esența lumel 
invisible, dupre cum ne învață Apostolulă Paul, când 
dice : «Totü a fost creată de elă în ceră și pre pă- 
mîntu, ele». (Colos. 1—16).

Natura Ingeriloru

îngerii din natura loră sunt ființe fără de corpă, mal 
perfecte de câtă sufletulă omului; cu töte acestea, totă 
limitate, în respectulă perfecțiune!, ca și sufletulă omului. 
Apostolulă Paul dice : Toți îngerii nu sunt el spirite, 
care țină locă de servitori și de miniștri, fiind tri­
miși să exercite rninisterulu (oficiulă) loră în fa- 
vórea acelora, cari trebue să fie moștenitorii mân- 
tűivel? (Ébrei, 1, 14)

Ei dar sunt ființe înzestrate cu töte facultățile su­
fletesc! ce posedă și sufletulă omului; din care causă 
Apostolulă Petru dice că el dorescu să pătrundă și să 
privescă taina rescumperăreî nőstre. (I, Petru 1, 12). 
Augustin dice: <Tu vrei să scil care este natura 
sa (a îngerului)? Este ună spirită. Tu dorescl să 
cunoscl oficială seă? Este ună anunțătoră. Prin 
natura sa e spirită, prin oficială seă ună îngeră». 
(Sermo in ps. C. III, No. 15).

îngeri! n’aă corpuri, dar, dupre voința luî D-deă, el 
aă facultatea de a priimi o formă din timpă în timpă, 



in;

visibilă pentru om; dar din acesta nu se póte deduce, 
că el aú corpii. Toții asemenea Apostolulu, când vor- 
besce despre limbi îngeresc! (I Corint. 13, 1), nu tre­
bue înțeleșii lucrulu adliteram, dupre cum nu putemu 
lua adliteram nici cele dise despre D-deu, că șade 
pe tronulfi gloriei ; căci acestea sunt numai nisce fi­
guri apropiate de întelesulü omului, care, fiind încon- 
giuralu de lucruri sensibile, mal tot-d’a-una concreti- 
zeză ideile spre a le pricepe mal bine.

Despre superioritatea naturel îngeresc! în raportu cu 
sufletulü omului, Sf. Scriptură dice. «Micșor atu-Tai 
pre elit cu óre-ce de câtă îngerii*. (Ps. 8, 5). lisus 
Christos dice: «Despre diua saă ora aceea nimeni 
nu scie, nici îngerii, care sunt in ceru, nici Fiulă, 
de câtă numai Tatălă». (Marcu 13—32).

De aci se. vede că îngerii aii sciinlă superidră omu­
lui ; cu tóté acestea (otii limitată este și sciința lorii; 
căci sf. Scriptură (lice: «Nimeni nu cunósce ce este 
in D-deă de câtă spiritulă lui D-deă (I Corint, 
2—11); și că ci nupotă pătrunde în, adâncimile su­
fletului omenescă ; căci numai D deă cunósce adîn- 
culu inimiloru (HI Reg! 3.,39).

îngerii ceï Rëi séű Demonii

îngeri! cel rëï în Scriptură portă diferite numiri : spi­
rite rele (Luca 7—21): Duhuri necurate (Hiat. 10.,1); 
diavoli seă Demoni (Luca 739 . 23—35).

Căpeteniea spiritelor rele în St. Scriptură se numesce 
Diavolă (I Petru 5—8), Tentator (Hiat. 4.3), Satana 
(Apocalips (20, 2—1) ; alte or! se numesce) Bel­
zebub (Luca 12—41) ; Căpeteniea puterilorü aerului 
(Etes. 2,2); principele demoniloră ; iar ceiTalțl se 
numesciî îngerii diavolului (Apocalips).



117

In Sf. Scriptură diavolulu și îngerii Iul sunt con­
siderați ca ființe reale, iar nu imaginare; acesta se 
vede din istoriea vieței lui Iov și din visiunea profetică 
a Iul Zahariea, unde marele preot lesu este présentait! 
înaintea îngerilorü Domnului; iar Satana ședendu dea- 
drépta sa ca acusatoru (Iov. I—6—-22) (Zahariea 3, 1).

In noulă Testamentă lisus Christos, în parabola se­
mănătorului, ne arată lămurită că semănătorulu ne­
ghinei e diavolulu.

Când Fariseii, la adresa lui lisus Christos, dicea că cu 
Domnulă diavoliloră scote diavolii, Elă na răspunsă că 
nu există diavoli, ci a răspunsă că dacă Satan ar 
goni pe îngerii lui, atunci împerătiea sa s’ar împărechia. 
(Mat. 12—24).

Și dacă el gonesce demonii cu Domnulă Demoni- 
Joru, atunci fii lui Israil prin ce îi gonescu ? Altă dată 
lisus a dish că acestă genă de ființe nu ese de câtă 
cu rugăciunea și cu postulă. (Marcu 9—28).

lisus vorbindă de judecata universală, dice că celor 
rël în diua judecățel ii se va dice : Duceți-ve de la 
mine în foculu celu veclnicu, care este gătită diavo­
lului și îngeriloră lui (Mat. 25. 41).

Apostolii Iacob dice că de și diavolii credh în D-deu 
și se cutremură, dar nu se pocăescu (lacov 2, 19). 
Celu ce comite pecatulă este fiă ală diavolului, dice 
Evanghelistul^ Ión, pentru că diavolulu de la începută 
pecătuesce, și fiulă lui D-deă a venită în lume ca să 
sfărîme lucrările diavolului (I Epist. Ión 3. 8). Din 
fote aceste locuri se vede că e vorba de ființe reale, 
iar nu imaginare. Și Biserica ortodoxă tot-d’a-una a 
recunoscută existența spiriteloru rele ca o veritate ne­
supusă îndoelel.



11S

Spiritele rele au fostű create bune.

Cum că spiritele rele aă fostă create bune atestă 
însuși lisus Cristos, când dice Iudeilor : « Voi sunteți 
fii al diavolului și voiți să faceți voiea tatălui 
vostru: Elu de la începută a fostă ucigaș și n’a 
persistată în adeveră» (Ión 8, 44). Deci diavolulă a 
fostă în adeveră creată, si de la elă atîrna de a ră­
mâne iu adeveră. Petru (lice: «D-deu n’a cruțată pe 
îngeri, cari au păcătuita, cil-a. aruncată în abisă, 
spre a fi chin uiți și ținuți în réserva pînă la jude­
cată t'2 Petru 2, 49). Prin următorele cuvinte Apostolul 
Iuda afirmă în modă positivă, că spiritele cădute aă 
fostă create în inocentă și că ele a cădută în greșală 
prin a loru proprie și liberă voință: «Ii ține legați în 
lanțuri vecinicc, în întuncrică profundă și reservă 
pentru Judecata mărci dile. pe îngerii, cari n'aă 
conservată întâiea torn demnitate, ci’și-aă părăsită 
prima Ioni condițiune» (luda 1, 6). învățătura con­
stantă a Bisericeï tot-d'a-una a foslă că spiritele rele 
aă fostă create bune și s'aă făcută rele prin a loru 
voință. Ast-felă Irenen dice: «.Fiind-că totă a fostă 
creată bună de D-deu și diavolulă sa făcută 
singură autoră al departure/ sale de D deă, atâtu 
pentru dînsidu câtă și pentru ceï-1-alll; pentru 
aceea sf. Scriptură cu dreptă cuvîntă numesce fii 
aï diavolului și îngerii al celui reu. pe aceia cari 
remână în depărtare» (adversus haereses 4. 4). 
Talian dice: «Celă dintâiă născută (dintre îngeri') 
sa făcută demonă prin călcarea legei și prin 
împietrire-, dar aceia cari aă urmată trufașulă 
lui exemplu aă devenită armate ale demonilorù 
și prin propriea loră voință s'aă dată nebuniei 
loră» (adversus Graecos 7), Ciril al Alexandriei dice: 



119

«înainte de diavolulü nimenï n’a pëccituitiï; dar 
elu a pecătuită nu pentru că a fost necesarmente 
și naturalmente înclinată la pecată, (căci atunci 
causa pëcatiduï ar trebui să caclă asupra aceluia, 
care l’a creată în așa condițiunl'), ci elu a fost 
creată bună, și din deplina Iul voință a devenită 
ceea ce este». Teodorei dice: «Noi nu dicemu că 
spiritele rele au fost create ast-felă de la începută 
prin Dommdă tuturoră lucruriloră; că ele au pri­
mită de la elă o asemenea natură; ci dicemu că prin 
propriea lor voință saă pervetită, aă linsă de la 
maï bine la maï rèü».

Căderea îngeriloru a fostă la puțină timpă după 
crearea loră ; căci vedemu că spiritulă rău, se presintă 
omului ca tentatoră.

învățătorii Bisericel admită si recunoscu, că nu toți 
îngerii au cădută de o dată în greșală, ci mal întâiă 
căpeteniea loră, și în urmă î-a atrasă și pe cel-I-alll 
Acestă căpetenie după învățătura sf: Grigorie Teologulă. 
era celă mai perfectă dintre spiritele create.

Causa cădere! spiriteloră rele este mândriea. Apostolul’ 
Paul, indirectă vorbindă despre acesta, dice către Timo- 
teiă, să nu alegă neofită la episcopală, ca nu cum-va 
să se mândrescă: «Ca nu cum-va să se umple de 
orgoliu și să caclă în aceeași condemnațiune, ca 
și diavolulă» (Timot. 3, 2, 6). Sf. Grigorie Teologulă 
dice: «Cea d'întâiu stea a diminețel, înălțându-se 
maï presusă cu privirile sale din sînulu gloriei 
sale transcendente pina la onórea supremă a 
marelui D-deă, perdu splendórea, căclu cu rușine, 
și pentru că a voită a se face D-cleă, s'a făcută 
întunerică >.



120

Raportulű îngerilorü cu lumea și hotărîrea bisericei

Din însemnarea numelui îngerii, și din misiunea ce 
au îngerii, pulemă înțelege limpede cum că ființele 
angelice stau în raporta nu numai cu Dumnedeă, ci 
si cu omulă.

Diferitele locuri din Scriptură ne arată că îngerii aă 
anunțată ómeniloru voința lui Dumnedeă în diferite 
timpuri: Lui Avram pierderea Sodomel, lui Lot fugirea 
din Sodorna. Asemenea în Noulă Testamentă îngerii 
anunța nascerea lui lisus Christos, fuga în Egiptă, în- 
tórcerea din Egipt. Nascerea lui Ión Botezătorulă ; îngerii 
aă servilă lui lisus după ispitire; îngerii aă anunțată 
pe păstori că lisus s’a născută în Betleemă.

Tóle aceste date biblice ne încredințcză că îngerii 
stau în legătură cu omulă. anunțându-i voința lui 
Dumnedeă.

Părinții bisericei, basal! pe profetica lui Danielă (cap. 
X. 12. unde Danielă dice că după o rugăciune de 21 
de (Iile Dumnedeă a trimisă pe îngerulă Mihail pentru 
prelegerea poporului Israelu și eliberarea din Babilonă), 
totă-d'a-una au învățată cu statornicie că îngerii 
sunt protectorii, păzitorii, națiuniloră. Iar oliciulă în- 
geriloră. ca păzitori al națiuniloră, consistă în a apăra 
și préserva poporulă de rele, a-1 conduce în calea bi­
nelui și progresului, către Dumnedeă. la lumină prin 
credință în lisus, la pietatea creștină. Acestă oficiu ală 
îngeriloră neapărată résulta chiar din scopulă îngrijire! 
lui Dumnedeă de lume. Prin urmare, când Dumnedeă 
dă fie-cărel națiuni și fie-cărel biserici îngeră păzitoră. 
voesce ca îngerii să servescă de călăuză în calea 
către Dumnedeă, cu care trebue să ne unimă. îngerii 
împlinindă oliciulă loră pentru omeni, el trebue să Iu- 



121

mineze pe păstorii bisericilorû, să inspire sfaturi salutare 
pentru turmă.

Despre raportulă îngeriloru cu lumea, ca protectori, 
biserica ortodoxă a hotărâtu următorea dogmă :

îngerii sunt spirite create de Dumnedeu din neființă, 
în ființă, ca să laude pre Dumnedeu și să-I slujescă ; 
apoi să slujescă și în lumea acesta ómenilorü, povè- 
țuindu-1 la împerățiea lui Dumnedeu. Se dau încă spre 
paza cetățilorri, împerățiilorti, locurilorü, monasliriloru, 
bisericilorû și ómenilorü celoră duhovnicesc! și cclorü 
mireni, a cărora pildă o avemü în faptele apostolilorü. unde 
scrie. «Iar îngerulü Domnului nóptea a deschisă ușile 
temniței și scotêndu-ï pre el afară, au disă : mergeți 
și stându grăițl în biserică norodului tóté graiurile 
vestei acesteia. Și iarăși îngerulü Domnului a venită și 
a disü lui Petru : încinge-te și te încalță cu încălțămintele 
tale; îmbracă-te cu haina ta, și vin-o după. mine. Și 
după puțină: iar Petru viindu-șî în sine a disă: acum 
sciû adevëratü că a trimisă Domnulă pre îngerulü 
Sèù și m’a scosă din mâna lui Irod și de la Iotă aș­
teptarea poporului jidovescü.

Asemenea îngerii păzescu și pe copiii cel mici, dupre 
învățătura Mântuitorului nostru, care dice : Dieu voué, 
că îngerii loră în ceruri pururea vedă fața Tatălui meu, 
celui din ceruri. Încă aducă la dumnedeescă mărire 
rugăciunile și milosteniile nőstre și cele-faite fapte bune, 
nu pentru că doră Dumnedeü nu vede milosteniile 
nőstre, ci pentru că aceia mijlocesc pentru noi. (Contes, 
ort. art. I, resp. 19).

Teologumenele

Biserica a esplicată și lămurită cu de-a măruntulă 
multe din dogmele sale fundamentale, în câtă nu mal 



122

este trebuință de nici ună adaosu esplicativu. Astfelu 
este esplicată dogma despre síinla treime, dogma des­
pre întruparea Fiului și despre multe alte dogme or­
todoxe.

Cu tőle acestea, sunt și dogme, cum este judecata 
particulară, despre timpulă cădere! îngeriloră. despre 
care biserica nu s’a esprimată în modă precisă, când 
și cum va ti judecata particulară? când și cum și din 
ce causă aă cădut îngerii ?

In lipsă de o liotărîre defintivă a bisericel despre 
aceste dogme, saă admisă și ș’aă ținută opiniunile 
teologice ale părințiloră bisericel, ca rêspusurl la acele 
întrebări. Insă aceste opinion! teologice despre dog­
mele în ccstiune', numai atunci potă avé o valóre 
certă si se potă admite de biserică, numai când sunt 
întemeiate pe revelațiunea divină.

Aceste opinion! teologice, se numescu co termenulă 
grecescă teoloynme.

lată, expuncmo aci aceste întrebări și opinion! emise :
1. Îngerii aă cădolă îndată după creare? Augustinu 

susține că îngerii aă cădută îndată după crearea lor.
Alt! învățători al bisericel. cari credeau că îngerii 

aă tost creați multă mal înainte de lumea visibilă, re­
cunosceaă că îngerii aă stată multă timpă în grațiea 
divină; astfelă este Ieronim. Origine llariă, Grigoriu celă 
mare, Anastase Sinaitulă, Damaschin, Fotiă, Demetru de 
Rostovu. Origine chiar cita locuri din Scriptură (In 
Ezech. XII etc.).

II. Cum aă cădută îngerii? toți de o dată? Grigore 
teologală în imnele sacre este de părere că ma! întâiă 
a cădută șefulă îngeriloră ; iar acestă șefă Grigorie 
dice că era celă mal perfectă din tóté spiritele create: 
și Tertuliană arată că aceslă spirită avea intaietatea 
spiriteloră ceresc! (adv. Martian, II cap. 10). «Iile apos­
tola Angelus, qui ita conditus fuerat ut angelorum 



123

caeteris legionibus emnineret, ila superbiendo sucubuit 
utnunc stantium angelorum ditioni substratus sib, saă 
dupre opiniunea altora, șefulă loru era dintre spiritele 
superióre, (tacbpywv), sub a căroră direcțiune erau su­
bordonați îngerii inferiori (Anastasie Sinaitulu) și a 
nume din numërulü acelora, între cari D-deu a împărțită 
administrațiunea diferileloră părți ale lumei (Ioan Da- 
maschin Espun. cred, ortod. cart. II, cap. 4).

Printre puterile îngerești șefulă ierarhiei ceresc!, că­
ruia D-deu l-a încredințată supravegherea pămîntuluî, 
n’a fostă creată reu din natură.

Cel-l-alțl, pe cari stéua dilel l-a tîrît la căderea 
sa, erau îngeri subalterni, puși sul) dominațiunea sa și 
chiar prin acesta s'aă lăsată să fie amăgiți prin exem- 
plulă Iul și meșteșugurile sale. Pentru acesta vedem locu­
rile din Scriptură despre diavolă. că este tatălă min- 
ciunel (Ioan 8. 44) si îngerii sei (Mat. XXI, 41; Ap. 
XII. 7, 9).

III. Care a fostă pecatulă îngeriloră căduțl?
In acestă privință s’aă emisă mal multe opiniunl, 

dar cea mal temeinică opiniune este acesta : diavolulu, 
care a tîrîtă după sine pe cele-l-alte spirite, a cădută 
prin mândrie. In acordă cu acestă opiniune Ap. Paul 
dice, să nu se ridice neofit! la episcopală, ca să nu 
se înalțe de mândrie și să cadă. în aceeași osîndă, ca 
și diavolulu (Timot. III, 2, 6).

Prin urmare din aceste dise apostolice ori cine póte 
înțelege că diavolulu a cădută din causa mândriei ; 
Sirah (X, 15) dice că principială orl-cărul pecată este 
mândriea.

Acestă opiniune o împărtășesce sf. Grig, teologulu 
când dice: «Intâiea sté a diminețel, ridicându-se prea 
susu cu privirile sale din sînulă gloriei transcendente 
pînă la onórea supremă a marelui D-deă, a pierdut 
strălucirea, a cădut cu rușine, și pentru că a voită să 



124

lie D-deă, a devenită întunerică. (Imnul sacru serra. VI). 
Sí. Alanasie celă mare dice : «Satana n’a fostă arun­
cată din înălțimea cerului pentru alic lucruri, ci mân- 
driea a afundată în celă mal profundă abisă pe celă 
ce dicea : Mè voiă sui în ceră ; voiă pune scaunulă 
meu peste stelele lui D-deu ; voiă șede peste muntele 
alianței si voiă li asemenea celui prea înaltă. (Isaiea, 
XIV,’13,’ 14).

Cum că măndriea a fostă causa căderei îngeriloră, 
despre acesta sunt de acordă Origene, Vasile celă mare, 
Chrisostom Cirilu al Alexandriei, Teodorei, leronimu, 
Augustină Damascen, etc. (Védi pagina 496 Macaire 
nota 4).

Provedinta divină »

Sf. Vasilie celă Mare dice: ^Totă ființa creată, fie 
visibilă ort invisibilă, are trebuință de îngrijirea 
lui D-deă pentru conservarea să; și D-deu totu- 
d'a-una a îngrijită de creaturile sale, ca să potă 
îndeplini scoptdă existenței lord pre pămîntă.

Din acestea résulta provedinta divină, care este lu­
crarea necontenită a înțelepciune!, a Atotă-puter- 
nicicl și bunătate!, prin care D-deă conservă crea- 
turiloră existența și forțele. Ic dirige spre scopuri 
bune, favoriseză toiăbinele, dar oprcsce saă corige 
și face a se întorce la bine de la ceea-cc este unu 
reă. Prin urmare provedinta are trei acte de căpetenie : 
Conservarea, cooperațiunea saă asistența și guver­
narea sau direcțiunea.

Conservarea Creaturiloru este lucrarea D-deescă, 
prin care celă Atoiă-puternică ține existența sau a 
lume!, luată în întregulă ei, saă a fie căreia din ființele 
ce compună lumea, cu forțele, cu legile și cu acti­
vitatea el.



125

Cooperat lunea saü asistența este lucrarea, prin care 
D-deü celu pre bunii, vine în ajutorulü ființeloru și le 
acordă puteri în lucrările lord, lăsându-le însă usultî 
facultățilortî lorü. Acéstá asistență, în mod specialii, 
este simțită pentru creaturile înzestrate cu rațiune și 
libertate, care au trebuință de grațiea divină, pentru 
înaintarea lorü în vieța spirituală. Când ființele morale 
facti binele, sunt ajutate; iar când făcu reu, D-deü, 
care nu voesce și nu face rèü, lasă pe aceste ființe 
să lucreze cum vortî voi; fiind-că nu voesce să le iea 
libertatea, cu care le-a înzestrată, nici să le ridice res- 
plonsabilitatea pentru faptele lorii.

Guvernarea saü cârmuirea lume! este lucrarea lui 
D-deü, prin care elü dirige creaturile cu totă vieța și 
activitatea lorü către scopulîi destinații fie-căreia dintre 
ființe, făcând, .ca lucrările lorü, pe câtü este posibilii, 
să se întorcă spre bine.

Din acestea se vede, că tóté lucrările provedinței 
dumnedeescî sunt deosebite unele de altele. Conser­
varea îmbrățișeză totă existența creaturilorü, coope- 
Tafiunea privesce direcțiunea și activitatea facultăților ii, 
neacordându-se însă de câtü celorü buni, iar celorü 
rèï, lăsându-le desfășurarea culpabilei lorü activități.

Tóté actele provedinței divine nu sunt separate, dar 
nicî nu se confundă ; căci D-deü conservă ființele fără 
a coopera cu ele și fără a le dirige; le dirige fără a 
coopera și a le conserva; coopereză fără a le dirige 
și conserva.

Provedința este generală și particulară. Cea generală 
îmbrățișeză Universulü în generalii cu clasele, ordinile 
și speciile creaturilorü ; iar cea specială, are ca obiecții 
fîe-care ființă din lume, ori câtü de mică și neînsem­
nată ar fi acea ființă, avînd D-deü cu chipulu acesta o 
esactă cunoscință despre totü și despre tote. Provedința 
divină, așa înțelesă, înlătură, ideile Manicheiloru, ale



1 2 G

Gnosticilor u și ale altora eretici, care supunea sortéi, 
saù latalitățel tóté flintele și lucrurile Universului, con- 
siderândă Universală ca opera unul principiu rău-fă- 
cetoră. și lumea ca noavendă a face nimica cu D-deă 
și îngrijirile sale. Asemenea se înlătură ideile Pela- 
(jianilor, cari negau lui D-deu cooperațiunea cu crea­
turile atâta rationale câta și ne raționale, socotindu 
cooperatiunea ca nedemnă de perfecțiunea și liberta­
tea liințeloru. Nu mai puțin se înlătură și ideile j>re- 
destinațiuniloră, prin care să distruge libertatea umană 
și D-deă devine vinovată și causă a râului. Pe lângă 
acestea se esclude și opiniunea unor Raționaliști mo­
derni saă chiar și antici, cari dieu că D-deă îngrijesce 
numai în modă generală, iar nu și în modă particulară, 
socotindă îngrijirea particulară, ca nedemnă de D-deu.

Realitatea providenței Divine

Sf. Scriptură atâtă a vechiului câtă și a noului Tcs- 
tamentă este plină de locuri, care atestă despre îngri­
jirea Iul D-deă de lume, in cartea lui Neemiea se află 
scrisă :

Tu esel singuridă Domnü, ta al făcută Cerută 
și Cerută Ceruriloră și tófa tăriea loră, pămentidă 
și totă ce elă coprinde, mările și totă ce c coprinsă 
într însele; Tu însuflețescl tóté creaturile și pe tine 
te adoră tăriea Cerurilor La Ev. Mal. găsimă 
următărele: Till fii al Tatălui vostru, care e în 
ceru: care răsare sórele seă peste cel buni și 
peste cel rei. și care face să plouă peste cel drepți 
și peste cel nedrepți (Mat. 5, 45).

In faptele Apostolilor asemenea găsimă: D-deă na 
încetată nici odată de a dovedi cu elă face bine 
ómenilorü, dândă ploi din Cer și timpuri ^avo- 



127

rabile pentru fructe, dânda-ne hrană cu îmbelșu- 
gare și umplêndù inimile 'nóstre de bucurie. (Fapt 
Apostol.)

La Părinții si învățătorii Bisericesc! iarăși aflăm nu­
merose învățături.

Ambrosiu dice : Care lucrătorii va neglige opera 
sa? Cine va părăsi și respinge ceea ce elit va fi 
creata? Dacă, este neconsecință, când cine-va nu 
portă grijă de opera sa, nu e ore și maï mare 
neconsecință, de a o fi creata și a o lăsa în ni­
mica, când elit ară fi putută să nu o creeze și 
acesta fără nici o injustiție? Dar a scote o ființă 
din nimicit și a nu ave grijă de ea, n’ar fi o cru- 
dime? (De officiis Cart. leap. 13 p; St. Ión Damascen 
dice: D-deă singurii este bună și înțelepții din 
natură; fiind it buna elă portă grijă; căci ori­
cine nu portă grijă nu este bună. (Ce dieu, omulu 
însuși are grija de ală séù, afară numai dacă este, 
sau dacă se înfățișeză ca ființă denaturată). Și fiindă 
pré înțelepții, elă aviseză la mal bune în interesulă 
creaturiloră sale, (Expun. Cred. Ort. Cart. II, cap. 10).

Din acestea se vede bunătatea Iul D-deă cea ne­
mărginită pentru îngrijirea lumel.

Dacă dar e imposibilă ca D-deu să nu îngrijescă 
de lume, opera sa, și dacă D-deă este presinte in totă 
loculă și este atotputernicii, a cugeta că lumea este 
lăsată în voiea întimplărel este ceva absurdă. De aceea, 
dice Lactanțiu : Despărțiți de la natură provedința 
și puterea Creatorului, și atunci ea nu maï este 
nimicit. (De falsa Sapientia Lib. 3 c 28). Iar Augustin 
elice: Atotputerniciea și virtutea lui D-deă, tare și 
stăpânitoru al tuturora liter urilor a. este causa 
existenței ori cărei creaturi; și dacă acestă vir­
tute ar înceta să guverneze creaturile, la minată 
ele ar înceta, și natura intrigă ar peri. Căci deși 



12«

la noi pe pămintă, ună edificiu remâne in pi~ 
dâre pe basa sa, chiar când arhitectulă se de- 
părteză de la elu, după ce a terminată lucrarea 
sa; lumea Insă n'ar putea subsista unu singură 
minată, dacă D-deu și-ar retrage provedința sa. 
(De genese, 4. c. 12-—22).

In fine, iată cum raționeză Teodorei în acestă pri­
vință: Aceia care, negândft Provedința, au nebuniea de 
a asigura că lumea cea compusă din Cer și pamênlû, 
fără conductorii se mișcă cu atâta armonie, facă 
acésta Iotă ca și omidă, care străbălendil mările pe 
bordulă corăbiei și vëdêndu cum cârmuciulă întinde 
opețilc și mănține cârma, elă susține că cârmaciulă nu 
ine cârma ; că ea n’are lopeți, că ea nu urmeză di- 
ecliunea ce-I dă cârma ; ci ea se mișcă de sine si 
prin sine biruesce fuiiea valurilorîi și a vênturilorü, 
fără să aibă trebuință de ajutorată marinarilorii. sau 
de ună cârmaciu, care dă lopătarilor ordinele ne­
cesare.

Orî-cine póte avé o ast-fel de idee, când vede cu 
ochii sëï pe suveranulă universului guvernându crea­
țiunea, mișcându și conducendu tot cu atâta ordine și 
armonie; ori se întunecă singură, și dândă probă de 
imprudență, după ce privesce darurile providințel, elu 
le desonoreză ridicându-se contra provedinței, de la care 
are fericirea sa (Oratio secunda, de providentia).

Realitatea fie-cărui actű alti provedinței

Locurile ce vom cita din Sf. Scriptură ne vor dovedi 
lămurită fie-care din actele provedinței adică: conser­
varea, cooperarea și guvernarea.

Conservarea.— Psalmulu 103, v. 27 —30 coprinde 
următorele: «Töte creaturile așteptă de la tine să 



129

le daï hrană la bună-vreme ; când le dai, tóté 
adună, și când deschidl mâna ta, tóté se umplu de 
darurile bunătățel tale; iar dacă îți vel intórce fața 
ta, tóté se voru turbura. Le vel lua duhulü de vieță ; 
ele se vorü sfârși și în țărîna loru se voru întorce. 
Vei trimite duhulă teă și suflarea ta divină? ele voru 
fi din nou create și vei înoi fața pămentulul. Apostolul 
Paul dice : «D-deù nu este onorată prin operile mâine! 
ómenilorü, ca cum ar avé trebuință de creaturile sale, 
Elu care dă sőre, vieța, respirați unea și iote lucrurile.

Elu (fiulă lu! D-deă), este înainte de tot și tőle lu­
crurile există în Elă (Colos).

Sf. Vasile dice: «Cuvîntulă Tatălui atotputernică 
și cu totulă sfintă, pătrundendă tóté lucrurile, mani- 
iestându în totă loculă puterea sa și luminând totă ce se 
vede și totu ce nu se vede, conservă și ține totă în 
sine; ast-felu că nu există nimicu, care să nu participe 
din influența sa, dar că în totă și pretutindeni fie-care 
ființă luată în parte și tóté în parte sunt însuflețite și 
conservate în elă (Despre sf. spirită). Ieronim de ase­
menea dice: Să scimă că no! n’am ii nimic, dacă D-deă 
însuși n’ar conserva în no! ce ne-a dată, cum dice 
Apostolulă. Acesta nu atîrnă nici de celă ce voesce, nici 
de celă ce alérgâ, ci de D-deă, care face milă (Rom. 9,14).

Cooperarea. Cooperațiunea, acordată mal alesă crea- 
turiloră morale, este exprimată de sf. Scriptură în modulă 
următoru: ^D-deu susține tot prin puterea cuvîn- 
tulul sëü (Ébrei, 1, 3). De și printre ființele create 
este diversitate de lucrări, numai D deă lucresă 
tóté în totă (1 Cor. 1296); D-deü lucréscl in noi 
spre a voi și spre a face, dupre cum îl place Iul. 
(Filip. 2, 13). Intr’însulü avemü vieța, mișcarea și 
ființa (Acta 17. 28). Cu tóle acestea D-deă a lăsată 
omului libertatea sa. Despre acesta Apostolulă Paul dice ; 
^D-deü i-a lăsata în voiea inimilor lor la viții si > > ? 

9



130

impuritate (Rom. 1, 24-). Sf. Chrisostom vorbind despre 
acesta dice: «Toții este cârmuită ele clivina prove- 
dință; dar unele lucruri sunt cu permisiunea Iul 
D-deă, altele cu concursul sau cooperațiunea sa 
(Omiliea 23 N. 4 asupra act. Apóst.)» Să stíl că D-deă 
așadă totă, arc grijă de totă, că noi suntem liberi, 
că D-eJeu ne ajută în acesta, ne lasă să facemă 
cea-Taltă, că elă nu voesce rëulu, că nu numai 
prin singură voința sa vine totă, ci și prin a nostră : 
orl-ce reă vine numai din voința nostră, orl-ce 
bine résulta din voința nostră și cooperațiunea Iul 
D-deă (asupra II. Timot C. 4. omilia 8 N. 4).

Sf. Ión Damascen dice: «Ceea ce atîrnă de pro- 
vedință vine din voința lui D-deă, saă cu permi­
siunea Iul. Prin voința Iul vine tot ce e bine incon­
testabilă, prin permisiunea Iul vine totă ce e reă, 
alegerea lucrăriloră, atîrnă de noi : iar săvârșirea 
celor bune atîrnă de concursulă hd D-deă, care 
cu présenta sa alege ce este bine și părăsesce ce 
este reă (Ex. Cred. ort. Cart. III).

Guvernarea. Actulu guvernare! lume! se vede din 
urmatórele locuri ale sf. Scripturi: A tac, Domne, mă­
rirea. puterea și biruința, și ție ți se cuvine laudă ; 
căci tot ce este în ceru și pe pămîntă al tcă este. 
Tie ți se cuvine a domni, și te-aî înălțată mal 
pre susă de câtă toți principii: a ta c bogățica și 
gloriea ; tu al suverana domnie asupra tuturora 
creaturiloră. Forța și puterea sunt în mâinile tale 
(I Paralipon 29, 11— 12). Elă schimbă timpurile și 
secolil: elă este, care strămută și stabilescc împără­
țiile, care dă înțelepciune celoră înțelepți și sciință 
celoră. cari aă inteligență și lumină (Daniil 2—21). 
Provcdințata.o Părinte, guvernă tot ce este alică: 
ca trage căile undeloră și drumurile asigurate 



131

peste valuri (înțelepciune 14—3). Elu este DomnuDî 
Domniloră șl Regele Regiloră (Apocalips 17—14).

Aceeași convingere și învățătură nestrămutată despre 
provedinta o găsimu și la Părinții Bisericeî. Sf. Ión 
Chrisostom dice: «Provedinta cârmuesce totă; acesta 
se vede din ceea ce se petrece sub ochii noștri; căci 
nu se întîmplă -nimică fără provedință ; chiar o 
turmă și tóté cele-l-alte au trebuință de direcțiune; 
și în trecută nimică nu s'a produsă din întâm­
plare, dupre cum dovedesce diluviulă, Sodorna, 
înecarea Egipteniloru, cele petrecute cu Israilifi 
în pustie (asupra Epist. Colos. Cap. 2 Fomulia 5). 
Ciril al Ierusalimului dice : D-deâsca Scriptură și 
doctrina adeverulul recunósce unu singură D-deă, 
care de și exercitândă prin puterea sa o domina- 
țiune universală, tolerând așa de bine lucruri dupre 
a, sa plăcere. Elă domnescepeste idolatri; dar îl to- 
lereză cu bunătatea sa; Elă domnesce peste eretici, 
cari-lă repudieză : dar îl tolereză prin marea sa 
indulgență; Elă domnesce asemenea, peste dia cotă ; 
dar îlă și tolereză. nu însă de slăbiciune, ca cum 
ar fi învinsă, de elă. 0 adâncime a procedințel Iul 
D-deă! Ea face a se întorce róna voință și a de­
veni mijlocă de mântuire pentru credincioși ! In 
aderară: îndată ce ea a făcută a se întorce pla­
nurile frațiloru Iul Iosif în folosulă propriei loră 
economii și permițând ii să vândă pe fratele lor din 
invidie ; Ea îndrumeză către Domnie pe acela pe 
care-lă avusese -în vedere de a-lă ridica.

Astfelă ea permise Satanei de a face rèsboiu 
omului, caînvingetorulă să merite corona, și după 
lucrare Satana a fostă cu atâtă ma t um ilită, cu. câtă a 
fostă trîntitu de ună adversară mai slabă ; și omulă 
cu atâtă mal glorioșii, cu câtă a triumfată contra 
aceluia, care odată a fostă Arhanghel (Catiheza 8. 4).



132

In fine, Teodorei dice: «Creatorulu guvernă crea­
tura și na lăsată fără direcțiune corabiea, ce elă 
a construită ; ci elă este și constructorulă și con- 
ducetorulă și grădinarulă, care a făcut să crescă 
mcderialulă. Elă a creată materialele, elă a con­
struită corabiea și elă o dirige dupre a sa voință 
(De Providentia oratio prima).

Profetulü și Psalmistulü Davidü dice despre prove- 
dință : «Cântați laudele Domnului prin cântări 
sfinte și publicați cu harpa gloriea Dumnedeului 
nostru-, căci elă- acopere cerută cu nori, pregă- 
tesce pămîntulul ploie, produce fină în munți, face 
să crescă ierbă pentru trebuința omului, dă ani- 
maleloră hrana necesară și puiloră de corbi, care 
îi ceru ajutoră. (Ps. 106). lisus Christos, dice: «Iu­
biți pe inimicii voștri, ca să fiți fii al Tatălui 
vostru celă din ceru, care plouă peste cel drepți 
și peste cel nedrepți (Mat. 5—45). Vedeți păsările 
cerului? ele nici nu samănă.nicl nu seceră, si ele 
nu adună nimica în hambare, ci tatălă vostru le 
ingrijesce, aă voi nu sunteți mai multă de câtă ele? 
(Mat. 6, 26). Vedeți cum crescă crinii câmpului-, 
el nu lucreză, nu torcă, și cu tóté acestea dich 
voué, că nici Solomon în totă gloriea sa nu s’a îm­
brăcată nici o dată ca unulă din el. Dacă D-deă 
ingrijesce-, să îmbrace astfelă ierba câmpului, care 
adl este, iar mâine se aruncă în focă; cu câtă 
mal multă ingrijesce de voi, o puțină Credincio- 
șiloru! (Mat. 6. 28—30). Nu este adevărată că se 
vîndă 2 paseri pe tină bană? și cu tóté acestea 
nu cade nici una pe pămîntă fără voiea tatălui 
vostru -, întru câtă vè pricesce pe voi, apoi și perii 
capului vi suntă numărați. (Mat. 10, 29—30).

Totü asemenea învățături găsimu și la Părinții Ei- 



133

sericei ca : Ierineu, Atenagora, Clemente Alexan­
drinul, Ciprian și alții.

Chiar rațiunea ne dovedește acesta adeverii. Dacă, 
s’ar dice că Dumnedeu nu îngrijesce de ființele ne­
însemnate, prin acesta s’ar afirma 2 lucruri: ori nu 
póte, ori nu voesce. în casulù I opiniunea nu póte fi 
admisa; căci Dumnedeu este omnipotentă. Iar în ca- 
sulu de al doilea, negațiunea provedințel cade iarăși prin 
forța adeverului ; nu póte Creatorulă universului, ca 
după ce a creată ființele să le părăsescă în voiea 
întîmplăreî ; prin acésta Creatorulă universului s’ar 
arăta multă mal pe josu de câtă creaturile sale, chiar 
cele mal neînsemnate, cari îngrijescă cu multă afec­
țiune de al loră.

In privința participare! tuloră persăneloră sf. Treimi 
în actele provedințel sf. Scriptură ne dă următorele 
învățături : (Despre Dumnedeu Tatălă s’a vedutu în 
lecțiunea precedentă): Amină, amină dieu voue. 
Totă ce veți cere de la Talălă meu, el va da voue, 
(Ioan 3, 16—17). Despre Fiulă însuși dice: «Tatălă 
meii pînă acum lucreză și eă lucreză (loan 5, 17). 
Și iarăși: «Iată eă voiu fi cu voi pînă la sflrșitulă 
véculuï (Mat. 28, 20). Despre Spiritulă sfintă găsimă 
următorele: «Sunt felurite Darurile-, dar nu este 
de câtă unulă și acelaș Spirită. Iar darurile sf. 
Spirită sunt date fie-căruia spre folosă. Este unulă 
și acelaș Spirită, care lucreză tóté aceste lucruri, 
distribuindă fie-căruia darurile sale, dupre cum 
îi place. (Corint. 12—4, 6, 11).

Dacă atributele, de atotusciință. omnipresență, în­
țelepciune, a totuputernicie și bunătate sunt co­
mune tuturora personeloră sf. Treimi, atunci lesne póte 
înțelege orl-cine, că tóté persónele sf. Treimi participă 
la actele provedințel, care nu este de câtă complexulă 
tuturoră acestoră atribute.



131

Raportulű între provedință, libertatea ființeloră 
morale si reulű existentă în lume

îngrijirea Iul Dumnedeű de lume nu atinge câtuși 
de puținu libertatea morala a omului și nici rèulu 
existentű în lume nu se póte imputa guvernatorului 
lumel.

Acesta se pole proba prin íaptulű, că noi Creștinii 
ne simlimű și suntem liberi în tőle relațiunile nóstre. 
și prin urmare, prin provedință divină, ce ni se acordă 
în orl-ce momenta ală vielel nóstre nu simțimă ca per- 
dută libertatea. Pe de altă parte, Dumnedeű, in vir­
tutea alribulelorű sale și mal alesă, ca immidabilü, 
când o dată a dală omului libertatea, nu mal revine 
spre a i-o lua : căci daruid Iul Domneded este cu ne- 
părere de réű. Scopuld provedințel nu este de a lua 
puterile omului, date o dată, ci de a-i ajuta spre a face 
binele în diferite împrejurări ale vielel.

Din experiență ne încredințămă că noi putemd dispune 
înffund leld saă într’altulu pe aprópele nostru și pu­
temű cîrmui unö însemnați! numără de omeni, ori unu 
întregii poporű, fără a-1 răpi libertatea. Dacă noi pu­
temű face acesta, apoi Dumnedeű ca a-totű-pulernicű, 
nu póte găsi mijloculű de a ajuta pe omű, fără a-lu 
lipsi de ceea-ce i-a datű ?

Reulű existenűt, în lume, nu póte fi imputată Iul 
Dumnedeű, pentru că D-deă nu este causa râului. Causa 
râului résida în libertatea omului. Dumnedeű opresce 
rèulu prin legile sale cuprinse în Scriptură. Ce este 
și mal multii, pentru împedicarea rèulul Dumnedeű a 
acordatű omului revelațiunea. a trimisă profeți, ba încă 
a dată pe Fiulă seă unică, lisus Christos, a acordată 
omului grațiea sa spre a face chiar minuni. RèulCi ti- 
sicű, care provine din imperfecțiunea unoră obiecte 



135

vätämätöre inteligenței și simțuriloru, precum sunt 
veninurile etc., nu tot-d’a-uua este unu réü ; căci scimă 
că produce și bine. Și apoi unele rele sunt electulu 
totù alű voinței omului ; căci pămîntulă a fost blestematei 
din causa greșaleî omului.

Economica lui Dumnedeu pentru mântuirea omului

Dumnedeû, a cărui sciință e fără limită și se estinde 
din eternitate pînă în eternitate, când a creații pe omă 
a sciută mal dinainte că elu va greși, ca ființă liberă. 
Pentru acesta a și întocmitù planulu pentru mântuire. 
Acestű plană alti mântuire! omului se numesce Eco- 
nomiea Divină; iar Apostolulă Pavel numesce acestă 
economie: taina cea clin vecii ascunsă și nesciută 
nici chiar de îngeri. (Colos 1, 26); Etes, 3, 90).

Din cele precedente orî-cine înțelege, că Dumnedeu, 
ca creatorii nu putea părăsi operile sale și mal alesă 
pe omu. ființă asemenea lui ; nu putea să o lase în 
voia întîmplăreî, ci fiind bogată în milă, pentru multa 
dragoste cu care a iubită pe omeni, cari erau 
morțî prin pecată, l-a înviată în lisus Christos, 
ca să arate în vécurile viitóre marea bogăție, a 
grației sale cu bunătate spre noi întru Christos 
lisus. (Efes. 2., 5—7).

însuși Christos dice : «Așa a iubită Dumnedeu lumea, 
în câtă și pe Fiulă seă unică l’a dată, ca celă ce va 
crede într’ensulă să nu pieră, ci să aibă viéta de veci 
(Ión C. 3, 16).

Pentru acésta, după căderea omului în greșală, Dum­
nedeû a descoperită planulu sêti pentru mântuirea 
omenire!, promitêndü că Mesiea va sfărîma capulă șar­
pelui și omulă va fi restituită în starea primitivă ce 
avea înainte de cădere. Apostolulă Paul vorbindă despre 



13G

Mesiea célú promisa, spre mântuire, dice despre tot! 
câți au avutu credință în venirea Rescumperătorulu! 
omenire! :

«Toți aceștia aă murită in credință, neprimindă 
făgăduințele, ci de departe vedându-le și convin- 
gêndu-se de ele, și imbrățișându-le și mărturisiudu 
că sunt streini și emigrați pe pămintu. Dumnedcă 
prevedândă ceva mal bună pentru noi ca acela fără 
de noi să nu devie desăvârșiți.. (Ebre! 11, 13, 40).

Causa venire! prea tárd ie a Răscumpărătorului a fostû, 
ca omenirea după cădere, pentru neascultarea sa să 
frecă prin școla suferințe! îndelungate, pe de o parte, 
spre a se convinge de gravitatea greșale! sale și tristele 
el consecințe ; !ar pe de alta spre a se pregăti pentru 
priimirea Mântuitorului promisă. Căci cu câtü cine-va 
este ma! múltú pètrunsu de greșala sa și de relele ce 
l-a acusatu, cu at'dû mal múltú, și cu ma! multă căl­
dură a credințe! și a iubire! sincere preluesce redo- 
bîndirea fericire! perdute. Acesta se vede din faptele 
Apostolilor, când primii creștin! erau așa de multă 
însuflețiți de dragostea creștinescă.

Fasele promisiunei, despre Rescumperătorul

După cădere, Dumnedeu pedepsesce pe ce! culpabili, 
iar șarpelui sau spiritului rău îl dice : «Inimiciție voiă 
pune Intre tine și intre femeie. între sentința la­
și intre semînța el; acesta va sdrobi capulă teă 
și tu vet pândi călcâiulă el. Facere 3, 15). Despre 
venirea acestui Rescumpărătoră și despre mórtea lu! 
pentru mântuirea omului, în sacrificiile lege! vechi, 
Dumnedeu a lăsat să se înțelegă sub formă simbolică, 
răstignirea lui Mesiea. Lu! Avram i-se promite că din 
sînulă seă va eși, acela, In care se vor binecuvinta 



137

tóté națiunile păniîntulul. (Facere 12, v. 3) ; Iacob 
în Egipt, când bine-cuvinteză pe fiulă sèu Iuda dice : 
«Nu va lipsi dornnu din Iuda și povățuitoră din cópsele 
lui, pînă nu vor veni cele gătite lui, și Acela va fi 
așteptarea némurilorû (Facere 49, 10). Moise aprópe 
de sfîrșitulă viețel sale, chiemă poporală și pe lingă 
alte învățături ce-1 dă, profetiseză despre Mesiea prin ur- 
mătorele vorbe : «Profelu ca pe mine va ridica Dom- 
nulit Dumnedeul/ii teii din frații tel ; de elă să as­
cultați (Deuteron C. 18, v. 15).

Pe lingă acestea, în töte ceremoniile instituite de 
Moise, dupre porunca lui D-deă, se vedă töte simbo- 
lele, cari preînchipulaă pe Mesiea, Rescumperătorulă 
lumei, pentru care Apostolulă dice : «Legea ne-a fost 
pedagogii spre Christos, ca să ne îndreptăm ii prin 
credință. Iar după ce a venită credința, nu mai 
suntem sub pedagogii». (Gal. 3, 24—25). Și iarăși : 
«Avêndii legea umbră abunătațiloră celoră viitore».

Nu numai acestea, dar chiar omenii, ce nu făceaă 
parte din poporală lui Israil, cunoscetoră ală legel și 
ală promisiune! despre Mesiea, profetiseză despre Mesiea. 
Ast-felă Balaam, ună omă venită din părțile Babilo­
niei, ca să arunce blesteme asupra poporului a disii : 
Va resări o sté din lacob, si se va sculă unu omă 
din Israil și va stăpâni nemuri multe și va cresce 
âmpărățiea lut. Cel ce-lă bine-cuvinteză pre elă, se 
voră bine-cuvînta, și cel ce-lă blestemă pre elă se voră 
blestema. (Numeri 3, 16, 18).

David, în Psalmii sol, profetiseză în o mulțime de 
locuri despre Rescumperătorulă numindu-lă fiu năs­
cutii din veci. (Ps. 2 și 109) ; îlă numesce preoții 
dupre rînduiela lui Melchisedec (Ps. 109, 4). Pre­
dice despre patimile Iul lisus Christos și despre sor- 
țulă aruncată pentru împărțirea haineloră sale după 
răstignire. (Ps. 21, 68, 108). Și, în fine, că supunêndû 



1:38

sub piciére pe vrăjmașii săi, se va înălța la ceru și 
va șede d’a drépla lui D-deu Tatălă. (Ps. 23, 7, 109).

Proietulă lona prin șederea sa 3 dile în pîntecele 
chilului, a preînchipuilă învierea lui lisus Christos 
după 3 dile, lucru, despre care însuși Domnulă lisus 
Christos a afirmată că se raportă la sine acelă faptă 
ală lui lona și pre dinsulă l'a preînchipuilă șederea 
lui Tona 3 dile în pîntecele chitului : «Nemidă acesta 
semnă cere ; nu se va da lui semnă fără numai 
semnală lui lona, care a stată 3 dile și 3 nopți 
in pîntecele chilului ', așa va. fi Fiulă omului 3 (Iile 
și 3 nopți in inima pămîntului». (Mat. 12, 40).

Isaiea dice: «lată fecióra in pîntece va lua și 
va. nasce fiii, și va dilema numele lui Emanoilă leu 
noi D-deă, Isaia, 7, 14). Elă va fi D-deă tare, in­
geré de marc sfatu. Domnii ală păcei. (Ibidem c. 9; 
6, 7). Și va întemeia o nouă împărăție, in care 
va dilema și pre păgânii cel ce mai înainte nu 
invocau numele adevëratutul D-deă. (Ibidem C. 9).

Profetulu Michea în Cap. 5 v. 2, a arătată destulă 
de clară, că Mesiea se va nasce in Betleemulă 
ludei. loil predice despre revărsarea darurHoră Sf. 
Duchă asupra celoră ce vorii crede in lisus. «Și 
voiu turna din Duhulă meu preste fiii și fiicele 
mele și voră prooroci (Cap. 2, 28). {lucru, care 
s'a realisată când Duhulă Sfinții sa pogorâtă 
asupra Apostolilor la cinci-deci de dile după în­
viere}. Profetulu Daniil ca și patriarchulu lacob, 
predice timpulă venirei lui Mesiea, arătândă că, 
Mesiea, Bescumperătorulă va veni după 70 de sep- 
tămâni, incependă aceste săptămâni de la decretată 
lui Artaxerse Longimanul, dată pentru intórcerea 
Judeiloră in Palestina. Profetulu Ageu.mângâindă 
pe poporă la rezidirea templului, elicea că, acestă 
templu, de și este inferiorii in splendóre, dar va. 



139

fi multă mal strălucită prin faptulü, că in aceslü 
templu se va arăta Rescumperătorulă promisă. 
Profetulü Zahariea predice chiar vîndarea lui lisus 
Christos pe 30 de arginți (Cap. 11 v. 12/

Pregătirea lume! pentru primirea Res- 
cum p ăr Storului

In cele precedente am vădută că Apostolul Paul nu­
mesce legea Vech. Testament pedagogă sau conducătorii 
spre Christos. De și D-deă a lăsată pe omă să trăcă prin 
școla suferinței, cu tote acestea a purtată grijă, ca celă 
cădut să nu pieră, ci să se întorcă la cunoștința ade­
vărului. In scopulă acesta a dată legea prin Moise, ca 
să pregătăscă mal întâiă pe Iudei ; a trimisă profeți 
din timpă în timpă, ca aceștia să caute nu numai a în­
drepta pe popor în calea arătată de lege, ci să le și 
reamintăscă promisiunea despre venirea lui Mesiea 
sau Tis. Christos, ca acestă promisiune să nu rămâe în 
uitare pînă la venire, și ca să se scie, cine este celă 
ce a venită în mijloculă lui Israil. Legea Ceremoniilor 
trebuia să-i deștepte mal târdiă spre a se gândi ce re- 
presentaă acele simbole ceremoniale și prin acesta să 
se convingă despre economiea lui D-deă pentru lume, 
și să vadă că töte eraă spre realisarea marelui scopă 
ală mântuirei omului.

Afară de acesta împrejurările istorice, prin care a 
trecută poporulă Iui Israil, aă lucrată cu multă putere 
spre a redeștepta credința și speranța în venirea Răs­
cumpărătorului. Neapărată că tratamentulu aspru, ce a 
suferită poporulă Ebreă din partea poporeloră, sub a 
căror putere cădea din timpă în timpă, îl făcuse să 
pervertescă adevărata idee despre Mesiea și majoritatea 
poporului să aștepte un Mesiea cuceritoră. De și per­



140

vertită adevèrala noțiune de Mesiea, cel puțin așa 
cum se afla, acestă noțiune făcea să se păstreze și 
să se nutrescă credința într’un Rescumpărăloră, pe care 
Simeon și alții îlu așteptau să vie în adevëratulu în- 
țelcsă și scopă ală promisiune!. Or! câtă de falsificată 
era la Judel credința despre Mesiea, lotuși a servitei ca 
din conlaclulă Judeiloră cu alte popőre să se propage 
ideea despre venirea unul liberatorii, a unul Restau­
ratorii chiar și printre păgâni. Acestă idee prinsese ră­
dăcini temeinice printre popórele păgâne, după ce bi­
blica s’a tradusă în limba elină, pe limpulă Iul Pto- 
lomeii Filadelful, traducere care putea să fie înțelesă 
și de cel ce nu erau din nemulă Iul Israil.

Afară de acesta se scie, că aprópe de venirea Iul 
lisus Cristosii, în lume era o mare neliniște; toți aș­
teptau o reformă; nu-ș! mal găsiau repausul ă în prin­
cipiile lege! vechi, și cu atâtă mal puțină în religiunile 
păgâne. Și când popórele se aflau în acestă neliniște 
morală și în așteptarea restituire! unei epoci de aură, 
cum diceaă păgânii, atunci cele aflate la Judel, despre 
venirea Iul Mesiea găsiau mal mare credită și le în- 
tăria credința și speranța în fericirea așteptată. Acesta 
explică faplulu, pentru ce păgânii aü primită creștinis- 
mulă cu atâta căldură.

Realisarea promisiune! despre venirea Rescurn- 
părătoruluî

Când peste Israelin nu mal era ună rege din nemulă 
Iul Juda, ci era unu streină dinldumeea, numită Irodă, 
și când trecuseră 453 de ani, de la decretulă Iul Arta- 
xeexe Longimanid, relativ la permisiunea dată Israe- 
liților de a se întorce în țara lor, Palestina: atunci 
conformă profeției Iul lacobu, și conformă profeției Iul 



141

Daniilü, Mesiea satî lisus Christos s’a născutu, și anume 
s’a născutu în Betleemulă Judeel, conformii profeției lui 
Micheea și din Sf. Fecioră Mariea, conform profeției 
lui Isaiea.

La 30 de ani de la nascere, lisus priimesce botezulu, 
și atunci se împlinesc 483 de ani, dupé liberarea de­
cretului. De la acéstà dată lisus începe activitatea sa 
publică, adică misiunea Mesianică, pentru care a fost 
promisù lumel. Răstignirea se face în mijloculù sêp- 
tămânel 70-a.

Judeil neconvertițl pînă astădl, nu recunoscu că lisus 
este Mesiea célú promisă; și de aceea el îlù așteptă 
în viitoră. Dar cum că acéstá speranță a lor este și 
rămâne deșartă pentru tot-d’a-una, se póte învedera 
nu numai din cele arătate pînă aci; dar și din cele 
următore :

Töte profețiile amintite în lecțiunile precedente ne 
arată lămurită că ele s’aü împlinită în persona lui lisus 
Christos : Ca dătătorii de lege, cum a foslu Moise, ca 
descendentă din némulu lin Avraamă, din familiea lui 
Davidü ; căci elă a luată natură omenescă și s’a năs­
cută ca omu ; și conform promisiune! primitive elă 
trebuia să fie din seminția femeii.

Profețiile despre blândețea lui Mesiea s’aü realisatü 
în persona lui lisus. însuși Botezătorulu Ión îlă nu- 
mesce Mielulă lui D-deă, care ridică păcatele hunii. 
La Botezulu Domnului însuși Tatălă a mărturisită di- 
cêndù ; Acesta este Fiulă meă celă iubită.

Afară de acestea chiar lisus mărturisesce despre 
sine, dicêndù : că elă este Mesiea celă promisă ; Și a- 
nume: pe calea către Emaus, spune la 2 din ucenicii sei, 
că restignirea Iul lisus este faptulă despre care s’a 
scrisă în lege. în prooroci și în Psalmi. Când plângeau 
surorile Iul Lazăr, lisus le spune, că eiă însuși este 
vieta si învierea, si că elă este Mesiea- Asemenea 



142

mal arată. lisus și Samarinencel la putu, când ï-a 
cerută apă.

Ca omù în lume, Istorica nu cunósce uă natură 
de oină mal sinceră, ca lisus Christos. De aceea cuvin­
tele sale afirmative, că elă este Mesiea. sunt proba cea 
maï irecusabilă despre realisarea profețiilor, în persona sa

Zahariea, tatălu Inainte-mergătorulul îlă numesce. 
Domnii, resăritulă celă din înălțime, venită ca să 
lumineze pe ceî ce ședeau în întunereculă și în umbra 
morțil. (Luca 1, 7 b — 77). ■— Simeon îlă numesce 
lumină spre descoperirea saă luminarea némii- 
riloră și mărirea Iul Israil (Luca). Apostolain Petra 
îlù numesce Mesiea, Hulă lui D-deă (Mal. 1G, 16), care 
a venită să mântuescă pe cel pecătoși, dupre mărtu­
risirea sa înaintea lui lisus Christos; iar Pavel îlă nu­
mesce uniculă mijlociloră între D-deă și oamenii (I 
Timot-, 2. ă), afară de care întru nimenea altul ă 
nu este mântuire (Act. 4, 11 — 12.

Despre întruparea Iul lisus Christos

Greșala omului fiindu mare și din acestă causă 
omulu înstreinându-se de la D-deă și chiar pierdendă 
mal cu totulu adevărata noțiune despre D-deă, Crea- 
torulă seu. omulu a cădutu intr'o stare rea și cu totuiu 
opusă destinațiunel sale, ca ființă inteligentă. în care 
se vedea chipulă și asemănarea Creatorului. Căderea 
era așa de mare, în cât omulu prin propriile lui 
puteri nu se putea scula și ridica la înălțimea chie- 
mărei sale pe pămîntu. A române omuiă in acestă, 
stare era contra voinței Creatorului : a se ridica singură 
omulă prin a sa proprie putere îl era peste putință. 
Era neapărată dar, ca, sau omulu să se înalțe la D-deă 
adică la adevărata sa destinațiune, sau D-deă să 



143

se pogóre la omă spre a-lu ridica. Deci omulă 
neputêndù singură a, se ridica la cunoscința adevăra­
tului D-deü, Creatorul lumeï, însuși Fiul lui D-deu, 
înțelepciunea Tatălui, a luată corpă omenescă și s'a 
născută ca omă, spre a puté vorbi cu omulă. spre a-lă 
lumina prin învățătura sa divină și spre a-lă restitui 
în starea pierdută prin greșala primului omă.

Deci Fiulă Iul D-deă, a doua persona a sf. Treimi, 
care în Scriptură se mal numesce și Cuvîntă. a priimită 
în parsóna sa unirea ipostatică, adică, într’o singură 
persona a întrunit natura divină și natura umană. De 
aceea sf. Scriptură dice: «Și Cuvîntulă trupă s'aă 
făcută și s’a sălășluit întru noi și am redută 
mărirea lui, mărire ca a unuia născută din 
Tatălu, plină de dară și de adeveră (lón 1, 14).

Acestă unire a ambelor naturi într’o singură 
personă se numesce întruparea Cuvântului său 
a Fiului lui D-deu.

Unirea ipostatică între cele 2 naturi, divină și umană 
nu este o unire morală, cum ar fi unirea dintre 
D-deă și omulă celă dreptă, nici ca aceea, care ar fi 
între 2 persóne óre-care, ci este unirea cea mal in- 

•timă, cea mal strînsă ce pole exista între două sub­
stanțe fără a se confunda ; este unirea personală. în 
virtutea căreia 2 substanțe, saă naturi diferite există 
în aceeași personă.

Am clisă mal sus că, Cuvîntulă trupă sa făcută. 
Prin acestă expresiune, înțelegeam că unirea ipostatică 
a coloră două naturi este numai a Cuvîntuluî saă a 
Fiului Iul D-deă, iar nu și a Tatălui și a sf. Spiritü; 
căci din cele precedente despre persónele sf. treimi 
scimă că numai Fiulă are ca atribută distinctivă în­
truparea.



1-14

Se póte demonstra prin rațiune unirea ipostatică?

Dogma unire! celoră 2 nalurî în lisus Christos în- 
tr’o singură persona este misteră, saă taină înaltă ca 
și misterulă saă taina despre sf. Treime. Și greă lucru 
este pentru mintea omenescă, ca să pătrundă și să 
înțelegă în deajunsă acestă misteră căci acestă unire 
ipostatică, este și române taină a iconomiel Iul D-deă 
pentru omă. Dar dacă prin rațiune nu se póte de­
monstra, se demonstra prin faptă, că este posibilă. 
Dacă rațiunea nu póte demonstra posibilitatea, nu póte 
demonstra nici imposibilitatea; căci distincliunea între 
natura divină si umană, cum si unirea loră intimă noi 
o cunoscemă prin revelațiunea cuvîntulul lui D-deă, 
coprinsă în Sfîntă Scriptură și D-deă care ne-a făcută 
descoperirea, nici pe sine nu se póte înșăla, nici pe 
ómen! nu-I póte înșăla.

Cu tóté acestea, avendă în noi puterea credinței, pu- 
temă găsi în unirea corpului cu sufletulă o imagine 
a întrupărel Cwîn'ulul, dupre cum și în cele 3 fa­
cultăți ale sufletului am vedută imaginea sf. Treimi.’’

In privința acesta iată ce (Vice Bossuet : «Sufletulă 
nostru, care este de o natură spirituală și nestri- 
căciosă. are unită cu sine unu corpă stricăciosă, 
și din unirea unuia și a celul-Taltă, résulta unu 
totă, care esteomulu.—Spirită și corpă împreună,— 
nestricăciosă și stricăciosă, inteligentă și brută. 
Acestă însușire se curine totului, în raportă cu 
fie care din cele2 părți ale sale. Ast-felă Cuvîiitulu 
divină, a cărui putere susține totală, sa unită în- 
trunù chipa particulară, saă devine elă însuși prin 
o perfectă unire-, acesta este lisus Christos Fiulă 
Mariel; acesta face că elă este D-deă si omă. născută 



145

în timpù, tot-d’a-una viu în sînulă Tatălui, și mortu 
pe cruce pentru mântuirea nostră.

Dar unde D-deă se găsesce amestecată, comparațiu- 
nile trase din lucrurile omenesc!, sunt imperfecte. 
Sufletuld nostru nu este înaintea corpului nostru, și 
orl-ce lucru îï lipsesce, îl este separații. Cuvîntulü, 
perfectă în sine din eternitate, nu se unesce cu na­
tura nostră de câtă spre a o onora. Sufletulă, care 
présida în corpii și face în elă diferite schimbări, su­
fere și elu la rîndulă seu. Dacă corpulă este mișcată 
dupre porunca și voința sufletului, sufletulă este și elă 
turburată, întristat și agitată în mi! de feluri de agi­
tațiuni superătore, or! plăcute, dupre disposițiunile cor­
pului; așa că dupre cum sufletulă înalță corpulă la 
dînsulă guvernându-1; iotă astfclă și elă este pogorîlă 
mai josă de elă prin lucrurile ce sufere.

Dar în lisus Christos, Cuvîntulă presidă la totă, 
Cuvîntulă ține totă sub mâna sa. Omulă este ridicată 
și Cuvîntulă nu se înjosesce niclîntrună módii, ci imii- 
tabilü și nealterabilu domină peste natura ce este unită 
cu sine.

De aci vine că în lisus Christos, omulă absolută 
supusă direcțiune! intime a Cuvîntulul, care-lă ridică la 
sine, n’are de câtă cugetări și mișcări divine. Totă ce 
cugetă, totă ce voesce, totă ce dice, totă ce ascunde în 
năuntru, totă ce arată în afară este însuflețită de 
Cuvîntă, condusă de Cuvîntă, demnă de Cuvîntă, adică, 
demnă de rațiunea, de înțelepciunea și de însuș! ade- 
vărulă supremă. Pentru acésta în lisus Christos totă 
este lumină; purtarea sa este o regulă, minunile sunt 
instrucțiuni, parabolele sunt spirită și vieța.

Dacă nu potă toți să înțelegă aceste adevèrurï cum 
și minunata imagine a lucruriloră divine existente în 
noi înșine, causa este că cel ma! multi sunt prea 
multă supuși simțuriloră și imaginațiunea nostră, care 

io



146

voesce a se amesteca ín tóté cugetările nőstre, nu ne 
permite tot-d’a-una să ne oprimú asupra acestei lumini 
așa de curate. «Noi, cjice Bossuet, nu ne cunóscem 
pe noi înșine, nici bogățiile ce purtămă înfundtdù 
naturel nőstre ; numai ochii cel mal curați potă 
să le pricepă. Dar ori cedă de puțină am intra 
în acestă secretă, și am sei să notăimă imaginea 
mistereloră trinitățel și a intrupărei, cari sunt 
fundamentală credinței nőstre, acesta ar fi destulă 
spre a ne ridica mai pre susă de totă și nimica 
muritoră nu ne va atinge. (Discours sur l'histoire 
universelle, Part. IL 6).

Probe despre întruparea Cuvîntului

Despre întruparea Cuvîntului Evanghelistulă loan 
(lice: «La începută era Cuvîntulă și Cucîntulă era la 
D-deă și D-deă era Cuvîntulă. Töte printr insulă 
saă făcută și fără de dênsulü nimic nu sa făcută, 
ce sa făcut. (Ioan 1, 14J Acesta era lumina cea 
adeverată, carelumine~ă pe totă omulu.ee vine în 
lume. El era în lume și lumea printrinsulă sa 
făcută, și lumea nu la cunoscută. (Ibidem v. 9—11). 
Și Cucîntulă trupă sa făcută și a locuită întru 
noi. și am redută mărirea lui, mărire ca a unuia 
născută din Tatălă plină de dară și de adeveră.

Aci cuvîntulă trupă este întrebuințată în locă de omă, 
în locă de natură omenescă; și omă na putută ase 
face, de câtă luând ă natura omenescă înlregă, unită 
cu cea divină.

Apostoluk! Paul <]ice : «Să fie în voi acelaș cugetă, 
care era și în Christos lisus, care fiind în chipulă 
Iul D-deă na socotită o răpire a fi întocmai cu 
D-deă, ci s'a înjosită pe sineluândă chipă de robă, 

omulu.ee


147

făcendu-se în asemănarea ómenilorü, și aflându-se 
în formă ca omulù, s’a smeriții pe sine făcându-se 
ascultătorii pînă la morte, iar morte de cruce.

Din acestea se vede limpede că unulă și acelașă 
Christos, una și aceeași persona are în același! timpii 
și forma sau natura divină, egală cu a lui D-deü tatălă; 
și forma sau natura omenescă; căci a murită ca omu, 
s’a supusă ca omu. Deci în lisus Christos este o sin­
gură personă și doue naturi. Cândă a venită împlinirea 
vremel, dice Apostolul Paul, D-deă a trimisă pe fiulă seă, 
născută din femee, născută sub lege, ca să răscumpere 
pe cei ce eraă sub lege (Galat, v. 4—5). Iată dar tri- 
misulă lui D-deă, care este Fiulă lui D-deă, și Iotă de 
o dată Fiulă sântei fedőre Mariea. Deci acelasü Christos 
este în acelașă timpă și Fiulă lui D-deă și fiulă omului; 
D-deă adevărată si omu adevărată.

Hotărîrile Sinod. Ecumenice despre întruparea 
Cuvîntului

La anul 428 Nestoriă devenindă Patriarch al Con- 
stantinopolei a susținută că în lisus Christos sunt doue 
persóne, adică persona Cuvintuluï și persona omului- 
Adică lisus Christos nu s’a făcută om, ci numai s’a 
unită cu omul într'ună chipă morală.

Și din acestă causă elă susținea că Fecióra Mariea 
nu trebue numită născetore de D-deü, ci născetore 
de Christos.

In contra acestei rătăciri a lui Nestoriu s’a convo­
cată la 431 Sinodulă ală IH-lea ecumenică, care a 
condamnată erórea luî Nestoriu, aprobândă și recu- 
noscândă ca ortodoxe 12 analematisme ale lui Ciril 
din Alexandriea și determinândă că în lisus Christos 
sunt două naturi, natura divină și natura umană



____ IdS

într’o singură personă, unite în moda intimă, iar nu 
în modă morală, cum ar ii unirea morală între doue 
persóne saă dot óment.

După cât-va timpă ună monah ă, numită Enfiches 
din Constantinople, voi să combată eresiea lui Nes- 
toriu, care separa naturile în lisus Christos recunosccndă 
2 persóne.

Elă, din contră, cădu în altă erőre, tocmai contrarie 
celei Nestoriene contopindă, dupre a sa socotința, cele 
doue naturi în lisus Christos și recunosccndă, că, 
natura divină a absorbită și anihilată natura umană 
după unire.

Prin acostă abcraliune Eusticlie profesândă că în 
lisus Christos nu este de câtă o singură natură, adică 
numai natura divină, a dată nascere unei secte eretice, 
care s’a numită «Monofisitismă*.

Contra acestei eresil a Monofisitismului s’a con­
vocată Sinodală ală IV-lea ecumenică (451) în Cal- 
cedona și s’a condamnată eresiea lui Eutichc prin 
următorulă decretă : «Conform învățătureî sf. Părinți, 
declarămă în unanimitate, că trebuc să mărturi- 
simă anulă și acelașă lisus Christos, Mântuitorulă 
nostru, D-deă adevărată și omu adeverată, D-deă 
perfectă și omiî perfectă, ca omă, compusă din 
sufletă rațională și din corpă; ca D-deă consub­
stanțială cu Tatălă și ca omă consubstanțială cu 
noi ; în tâlc asemenea' cu noi afară de pecată ; 
născută din Tatălă mal înainte de toți vecii, dupre 
D-deire, născută in timpă, dupre omenire. din sf. 
Fecioră Marica, pentru noi și pentru a nostră mân­
tuire. anulă și acclaș Christos Domnulă în doue na­
turi, neamestecate, neschimbate, nedivizate, nesepa­
rate,fără ca unirea să ridicediferinfa naturiloră. ci 
consercându-șl fie-care însușirile sale în una și 
singura personă, nefiindă divizată în doue persóne.



149

ci fiind unulü și acelaș fiu unicii, D-deü cuvêntulii, 
lisus Christos, Mântuitor ulii nostru, dupre cum 
ne-a transmisii simbohdu Părințilorii».

La citirea acestei delinițiunl a credinței despre cele 
doué naturi în lisus Christos toți membrii Sinodului 
aă strigată : «Acésta este credința Părințiloră, credința 
Apostoliloră ; toți o urmămă și cugetămă ca și el».

La Sinodulă ală 6-lea, iarăși a venită eresiea Iul 
Eutiche sub altă formă. Monofisițil diceaă că în lisus 
Christos sunt doué naturi, dar este o singură voință, 
adică voința divină. Sinodulă ală 6-lea a respinsă 
acésta nouă formă de monofitismă și a determinată că 
în lisus Christos sunt doué voințe: divină și umană, 
însă voința umană supusă voințe! divine.

Probe de la Părinții bisericel despre întruparea 
Cuvîntuluî. După hotărîrile Sinodeloră ecumenice, in­
dicate mal sus, mult! dintre Părinții bisericel aă scrisă 
și susținută dogma întrupărel Iul lisus Christos în modulă 
cum s’a arătată pînă aci.

Dintre acel Părinți se potă enumera numai cel ur­
mători : Chrisostom (în omilia 11-a asupra Ev. Mat. 
Omiliea XI asupra Ev. lui Ión). Gregoriü de Nazians, 
(în discursulă 51), Gregoriü de Nissa, (contra Iul 
Apolinarie, discursulă 4, contra lui Eunomiă), Vasilic 
cetii Mare (Epist. 261 despre schisma donatiștiloră, 
Cart. I). Atanasie cetii Mare, (în discursulă 4, contra 
Arienilor, Cart. I, contra lui Apolinarie 4; Cart. I, contra 
lui Apolinarie Cap. 16, asupra Ps. 21). Ciril de Ie­
rusalim, (Catihesa XI).

Prin urmare Părinții Bisericel, atâtă cel din nainte 
de Nestoriă și de Eutiche, câtă și cel din urma loră, 
tot-d'a-una aă mărturisită și susținută dogma întrupărel 
Cuvîntuluî întocmai, dupre cum s’a hotărîtă de Sinodulă 
ală 4 ecumenică, și Biserica nostră stă pe acésta 
temelie neclătinată a credinței ortodoxe.



150

lisus Christos are natura D-deiésca si 
este Fiulă luï Dumnedeu născută din Tatălă, maï 

’nainte de toți vecii

Din cele precedente s’a vedută că lisus Christos are 
natură D-deiescă și omenescă. Cele dise pînă aci ar 
fi de ajunsă, pentru tăriea credinței nóstre. Cu töte aces­
tea, ne vomă servi și de alte probe, în modă specială 
în acestă cesliune, servindu-ne nu numai de sf. Scrip­
tură și de lucrările Părințiloră Bisericel, ci de probe 
chiar de la însuși lisusă Christos, care a fostă ex- 
presiunea și lipulă sincerității și ală veracității în lume, 
ca omă.

Am disă mal susă că lisus Christos se numesce 
si Cuvhită. Acestă numire a mântuitorului, ne face 
să înlelegemă și nascerea sa din Tatălă, mal ’nainte de 
veci. Despre nascerea supranaturală a Fiului, găsiraă 
în noi înși-ne o imagine, care ne pune în posițiune 
de a înțelege nascerea Cuvîntulul.

In spiritulă nostru se nasce cugetarea. Cugetarea 
ca să potă li înțelesă de omeni, trebue să lie expri­
mată prin vorbe. Omulă nu simte nici o durere, nu 
simte nici o suferință, când cugetă, când se nasce cu- 
getarerea.

Totă astfelă, cugetarea, rațiunea D-deiescă, se nasce 
din mintea supremă, și. ca să se manifeste în lume, 
a trebuită să iea formă concretă. Pentru acesta hulă 
lui D-deă a luat natură omenescă, ca. după ce D-deă 
a vorbită lume! prin profeți. în legea Vechiului Așe- 
dămenlă, să vie însuși spre a învăța pe omeni, dupre 
cum dice Scriptura: «In multe feluri de demultă, D-deă 
a grăită părințiloră noștri prin Profeți; iar în dilele 
acestea mal de pe urmă aă grăită noué întru Fiulă».

Despre nascerea Fiului sf. Scriptură dice : «că Fiulă 



151

lui D-deü este născută din Eternitate din esența Ta­
tălui : «Fiulă meü ești tu, Eu astă-dl te-am năs­
cută, cere de la mine și Eu îți voiü da nemurite 
spre moștenirea ta și marginile pământului spre 
stăpînirea ta.

Acesta este D deulu nostru și nu se va adăoga 
altulă spre dênsulü. După acésta pe pămîntu s’a ară­
tată și cu omenii a petrecută. (Baruh. C. 3, 36—38). 
Evanghelistul Ión dice: «D-deu adeveratuși bine-cu- 
■vîntatü în veci, care s’a arătată în trupă (I Ión 
5, 20; Rom. 9, 5); Iar când a venită plinirea 
vremeï, D-deă a trimisă pe Fiulă seă unulă năs­
cută (Galat 4, 4). lisusu în convorbirea sa cu Nico- 
dim dice: «Nimeni nu sa suită la ceră, de câtă 
celă ce s’a pogorită din Ceră, adică Fiulă omului 
care este în ceră-, căci D-deu așa a iubită lumea 
în câtă și pe Füdüsèüunicu Ta dată, calotă celă 
ce va crede într’însulă să nu pieră, ci să aibă vieță 
de veci. Celă ce va crede într Insulă nu se va osindi', 
dar cel ce nu va crede se va osindi, pentru că 
nu crede în Fiulă seă unică. (Ión 3,13—16—18).

Prin parabola Stăpînulul, care a sădită vie și la 
vreme a cerută rôde de la lucrători, trimițendu în mal 
multe rîndurl pe servitorii sei pînă chiar și pe fiul 
sèu unică. lisus Christos, însuși Domnulu ne încredin- 
țeză pe deplină că el e Fiulă Iul D-deă (Cap. 12). Când 
Fariseii acusaă pe lisus că vindecă pe bolnavi Sâm­
băta, el le rêspunde : «Tatălă meu pînă. acum lu- 
creză și eu lucreză asemenea» (Ión 5. 16 — 17, 18). 
prin care îșl arată egalitatea sa cu Tatălă în dreptă și 
putere, și din care causă Iudeii îlă căutaă să-lă omóre, 
Iar lisus nu numai n’a clisă că el îlă înțelegă greșită, 
ci încă a adăogată că Fiulă omului nu face nimică de 
la sine, ce nu ar vedé pe tatălă făccndă ; căci cele ce face 
Tatălă acelea face și Fiulă omului ; pentru că precum Ta- 



152

tălă scolă mortiï și H învieză ; așa și fiulă învieză pe 
cine voesce; căci Tatălă nu judecă pe nimeni, ci a dată 
Fiului totă judecata, ca toți să cinstescă pe Fiulu, cum 
cinstescă pe Tatălă. Celu ce nu cinstesce pe fiulu, nu 
cinstesce nici pe Tatălă

lisus viindă la templulù din Ierusalim a fostă întrebată 
de Iudei: «Pmă când ne ții în suspensiune? De 
esel tu Christos, spune fără sfield;» iar lisus a 
rëspunsù: «Eă vani spusă și nu credeți: Lucru­
rile, care eă le facă în numele Tatălui meă, acelea 
mărturisescă despre mine (Ion, 10, 24—26); Eă 
și Tatălă meă una suntem. La aceste cuvinte Iudeii 
luară pietre să dea în elă ; iar lisus întrebându-1 pentru 
ce vor să dea cu pietre în elu, el răspunseră: -(pentru 
că omă fiindă tu, te faci D-deu». lisus însă le spune : 
«pentru-că vani spusă că sunt Fiulă lui D-deă! 
Dacă nu facă lucrurile Tatălui, să nu credeți; 
iar dacă facă..... credeți lucruriloră, ca să în­
țelegeți că Tatălă este întru mine și eu întru elă. 
(lón. 10, 31—38)».

lisus, Hindu prinsă și dusă la Caiafa, a fostă întrebată : 
«Te jură pe D-deulă celu viă, să spui dacă tu 
esel Christos fiulă lui D-deă? (Mat. 26, 63; Marc. 
14. 61). lisus răspunde: «Sunt». Dar ve spui că 
veți vedé în urmă pe Fiulă omului ședendă de a 
drépta majestățel Iul D-deă, venindă pe norii cerului. 
(Marcu. 14, 62). Caiafa atunci dice: ce vi se pare? ați 
audită hula lui? Elu merită să moră. Afară de acestea, 
lisus Christos și-a însușit atribute D-deescl : sunt
înainte de Äbraam (Ión, 8,58). Și tu părinte proslă- 
vesce-me la tine însuți cu mărirea, care ani avut-o la 
Tine mal nainte de a fi lumea (Ión, 17, 5) : Oile mele 
înțelegă glasulu meu; Eă le cunoscu și ele îmi 
urmeză; eă le dau vicia eternă și nu vor peri 
nicl-o dală și nimeni nu le póte răpi din mâna 



Tatălui meă. (Ión, 10, 27—30). Nimeni nu cunósce 
pe Tatălă de câtă Fiulii; nimeni nu cunósce peFiulă 
de câtă numai Tatălă și acela căruia voesce fiulă 
să-l descopere. (Mat. 11, 27). (Ión, 10, 15). Totă 
aceleași învățături despre lisus Christos, aflămă la Apos­
toli și la Părinții Bisericel.

Pe lîngă acestea, Biserica păstrândă acestă doctrină or­
todoxă neatinsă, a înlăturată ori-ce abatere de la Credința 
fundamentală în natura divină a luî lisus Christos. Ast- 
felă la Sinodulû I ecumenică, Biserica a respinsă și 
condamnată eresiea luî Ariă și a întocmită articolele de 
la I pînă la al VH-lea, și în specială de la al 11-lea pînă la al 
VII-lea inclusivă numai despre natura umană și divină a 
luî lisus Christos tratează, stabilindă că elă este născută 
nu creată și că este consubstanțială cu Tatălă.

lisus Christos are natură omenescă cu adevărată

In cele precedente s’a arătată că lisus are perfectă 
natură divină, adică este D-deă adevărată. Aici vom 
arăta că lisus e și omă adevărată, adică cu D-deirea 
a unită natura adevărată a omului, iar nu aparentă. 
Acestă adevără se póte învedera prin profețiile despre 
Mesiea: prin genealogiea luî lisus Christos (De la 
începută Ev. luî Maleiă și de la Luca), prin nara­
țiunile Evangaliștiloră, despre împrejurările nascereî 
și viețeî luî lisus Christos, cum și prin mórtea sa pe 
cruce.

In promisiunea despre Mesiea, la începută elă e numită 
că va fi din semințiea femeii, apoî din nămulă lui 
Abraam, Isac și Iacob, toiagă din rădăcina lui Iese 
și flore dinlr'însulă, descendentă al lui David, născută 
din fecioră si anume născută în Betleem ; în sfirsitu, 
în psalmi, la Isaiea și la Zahariea sunt predise töte 



154

patimile lui Mesica ca omă. (Fac. 3, 15; 12, 23; 
22, 18; Isaia, 26, 4; 28, 14; Is. 11, 1-3; 1er. 23, 
5 si 6 ; Is. 7, 14; Micheea. 5, 2; Ps. 71, 10—11; 
77,’ 2; Is. 35, 3 — 6; Zah. 9, 9; Is. 53, 3—10; Ps 
20, 8 — 9).

Dintre evangeliștl, Mateiă și Luca arată genealogica 
luï lisus Christos ca omü. Mateiă începe némulù luï 
lisus cu Abram și termină cu Iosif și cu sfînta Fecioră 
Mariea, ca doscendențî din némulù lui David și Abram. 
Mateiu procédé cu narațiunea pogorîndu-se pînă la 
lisus; iar Luca începe cu lisus și se urcă pînă la Avram.

In privința nascereï luï lisus, Arhanghelului anunță 
sfintei Fedőre, că ea a aliată grație înaintea luï D-deă, 
si va nasce unu fiu, pe care-lă va numi lisus. (Luca 
1, 30—31).

După acésta, îngerulă anunță Iul Iosif că zămislirea 
Iul lisus este de la Duhulă sfînlă.

La termenulă obicinuită pentru nascere, sfînta Fecioră 
a născută pe lisus și l'a pusă într’o esle la Belleem. Păs­
torii din préjma Belleemuluî, însciințațî prin cântarea în- 
gerescă : «Mărire întru ceï de süsü lui D-deă ele.» se ducă 
și găsescă prunculă în esle. Asemenea Magii aducă da­
ruri la Belleem pentru prunculă născută, ca noă îm- 
perată; La optă (Iile a fost circumcisă, ca orî-ce copilă 
Juden și numit lisus, dupre cum anunțase îngerulă ; și 
inline, la 40 de dile după nascere a fost dusă în Templu, 
și luată în brațe de Simeon, care a predisu că elă va 
ii spre căderea și scularea multora din Israil.

Iosif și sfînta Fecioră Mariea, după anunțarea înge­
rului. fugiră în Egipt cu prunculă. spre a nu fi ucisă de 
Irod. (Mat. 12, 13, 14).

După întorcerea din Egipt lisus a viețuit în Nazaret. 
La versta de 12 anî s'a dusă cu Părinții sél la Ieru­
salim pentru serbarea Pascelor; iar după întorcere la 
Nazaret a stată sub ascultarea Părinților pînă la versta 



155

de 30 ani, când a priimit botezulă de la Ion, a luatü 
parte la nunta din Cana, facêndü prima minune, și în­
cepând ft sä predice învețătura sa. A cinat în casa lui 
Lazăr și a Iul Zacheft, a făcută Pascele cu ucenicii sei; 
a fost prinsă, legată, dusă la judecată, răstignită pe cruce, 
înmormântată, și a 3-a, di a înviată din morțî.

Atâtă înainte de morte câtă și după înviere lisus 
ca omă avea trebuință de hrană, cum este casulă, când 
a cerută apă de la Samaritana ; avea trebuință de re- 
paosă și de somnă;se impresiona ca orî-ce omă și plângea 
chiar, cum a fost la mórtea Iul Lazăr și când predicea 
ruinarea Ierusalimului.

lisus, dice despre sine: «întristată e suflctulu meii 
pînă la morte 26, 38). Evangelistul Mateiu ne spune 
că lisus fiind pe cruce a disă: «Părintele meu ! în mâi­
nile tale îm i dau Duliulu meu. In grădina Getsimanî, 
lisus a disă: «Părintele meu! de e cu putință trecă 
de la mine paharulu acesta', însă fie volea ta, iar n u a 
mea. (Mat. 2G—39) ; Luca 22. 42). Pe cruce după 
ce a băută oțetă lisus a disă: «Totulă sa săvârșită și 
plecându-șl capulă șl-a dată Duhulă. » Simția bucurie 
ca ori-ce omă : Intr’acestă ceasă s’a bucurat lisus cu 
Duhul și a disă : mulțămescu-țl ție Domne etc. și iarăși: 
«Și më bucur pentru voiă. (Ión. 11, 15): «Și a sus­
pinată lisus în Duhul seă și s’a turburată.

După înviere lisus găsindă pe Apostoli prindândă 
pesce la Genisaret, l-a întrebată dacă aă ce-va de 
mâncare, și dându-I dintr’ună fagure de miere, a luată 
si a mâncată înaintea lor.

Pe lingă acesta biserica ortodoxă, în tóté timpurile, 
de la începută și pînă astă-dt, a conservată dogma 
despre natura umană reală în lisus Christos. Din acostă 
causa în secolulă ală 2-a Biserica a condamnată eresea 
Docețiloră, care susținea că lisus a avută corpă apa­
rentă, nu reală; asemenea în secolulă ală 4-a, a con­



15G

damnatii eresiea lui Apolinarie, care susținea că lisus 
a avută numai corpii omenescă și în locă de sulletă 
a avutu D-deirea.

Dreptatea d-deiască cerea pedăpsă pentru greșala 
omului. Dacă lisus n’ar fi avutu natură omenescă reală 
s’ar fi putută a se aduce pe sine sacrificiu pentru 
lume, D-deirea neputêndù șuieri patimi ?

lisus Christos este omu fără de pecatu

In cele precedente s’a arătată probe despre adevă­
rata natură a lui lisus Christos ca D-deă si omü; acum 
vomă aduce cuvenitele probe, că Isus Christos de și 
omă adevărată întocmai ca și noi, însă a fost fără de 
păcală și s’a născută în modă miraculosă.

Cum că lisus a fost fără de pècatü, acésta se pole 
dovedi din următorele locuri ale sf. Scripturi. Însuși 
lisus dice: «Cine din voi mii va acusa de pecatu?» 
(Ión 8—46). Iar când era să morgă la patimi, dicea 
uceniciloră : ^Slăpînitorulă lumel acesteia vine, care 
nare nimicit în mine (14, 30).

Apóst. Ión dice: «Elu sa a redată ca să ridice 
pocalele nóstre, într'însul pecatu nu este (I lón 3, 
5). Elă n'a săvârșită nici ună păcală și cuvîntu 
înșelătorii din (jura Iul na eșită (I Petru 2. 22). 
Pentru dragostea nostră, pe celă ce n’a cunoscută 
pecată l-a făcută pecată, ca noi să ne facemil drep­
tatea Iul D-deă într'însul (2 Corint. 5. 21). Prin 
sângele Iul Christos ca ală unul mielă fără de 
pală și fără defectă ne-am răscumpărată (I Petru 
1, 18—19). Nu avemă arhiereii, care să nu porte 
patimi împreună cu neputințele nóstre. ci ispitită 
în tóté ca și noi, afară de păcată (Ebre! 4, 15). 
Arhiereu ca acesta ni se cuvenia, care este sfinții, 



157

fără de rentate, fără de spurcăciune, osebită de 
cei pecătosi (Ebre! 7, 26). Avem apărători către Tatälü 
pe lisus Christos, celù dreptü (I Ión 2, 1).

Doctrina despre lisus Christos, că n’a tost supusă 
pëcatuluï, ca omü, Biserica ortodoxă, tot-d’a-una, a 
profesal-o cu statornicie și intactă. Acesta se vede și 
In decisiunea sinodului ală IV-a ecumenică, ca re a ho- 
tărîtă că lisus este omü adevêratü ca și noi, afară de 
pëcatù.

Totă asemenea doctrină gäsimü și la Părinții Bise­
riceï. Ipolit numesce pe lisus Christos omü fără de pècatü. 
Tot asemenea și alțl Părinți aï Bisericeï ca Clemente 
Alexandrina, Irenen, Dionisie Alexandrina, Chri- 
sóstóm, Atanasie, Gregoriu de Nissa, etc.

Nascerea luî lisus Christos a fost miraculosă. extra­
ordinară și supranaturală. Duchulü síiníü dice îngerul ă 
către sf. Fecioră, se va pogorî peste tine și puterea, 
celui pré înaltă te va umbri (Luca 1, 35). Tot ase­
menea Ingerulă anunță Iul Iosif : «Nu te teme losife, 
ce s'a concepută într însă de la Duchulü sfintă este».

Activitatea mesianică a luî lisus Christos

Nesiea celù promisü trebuia să regenereze lumea 
prin învățătura sa divină; căci omulü depărtată de Ia 
D-deü, se află ín întunericulü nesciințel; percluse cu- 
noscința adevëruluï, și, în specialü, a adevëratuluï D-deă. 
Pentru acesta lisus după primirea Botezului, a începută 
să predice învățătura Evangelieï, a căutată óiea cea ră­
tăcită, omenirea, și luând-o pe umeri a adus-o la Staul. 
In timpă de 3 anï a cutreerată ludeea, Samariea și 
chiar Feniciea, trecendă chiar și in părțile de răsărită 
ale Genizaretulul, necontenită a predicată cuvîntulă 
adevëruluï Evangelieï. însuși D-lü dicea : «-Să mergemă



158

ín orașele și satele, care sunt mal apropo, ca să pro- 
povcduimă și acolo, căci pentru acesta am venită. 
(Marcu I, 38. Luca 4, 43).

învățătura sa lisus a predicat-o une-orl directă, alte 
ori în formă parabolică, după împrejurările, în care se alia.

Pe lingă propriea sa predică, lisus a aleșii 12 Apostoli, 
dintre cel mai săraci si mal neinstruit! omeni, ca 
aceștia în simplitatea loră, să predice Evangeliea și să 
dileme omenirea la cunoscință adevărului.

Lucrurile de căpetenie, pe cari Ie-a oferită lisus 
Christos lumel prin învățătura evangheliei sunt :

a) Cunóscerea adevăratului D-deă, adorată în sf. Treime.
Mergendă, dice lisus, învețațl tóté némurile, bote- 

dêndu-le în numele Tatălui, al Fiului și al sf. Duhă, 
învățându-1 să păzescă tóté câte v’am poruncită voue.

b} A învățată lumea despre modulă, cum trebue să 
se închine, să adore pe D-deă dicândă : «Duhă este 
D doit și celă cc se Închină Iul, sc cade să se în­
chine In spirită și în adoveră. Prin acestea lisus 
a făcută să se înțelegă, că de aci înainte trebue să 
înceteze jertfele de animale, și să adore pe D-deă cu 
spiritulă.

c) A învățată pe ómen! să aibă unulă către altulă 
adevărată iubire frățescă, dicendă : «Intru acesta voră 
cunósce omenii că sunteți ucenici armei, de veți 
acea dragoste Intre voi-, iubiți-ve unulă pe altulă. 
precum și eă vani iubită pe voi. Mal marc dra­
goste nu póte să fie, de câtă să-șl puc cinc-va su- 
ftctulă pentru prietenulă seă.

d) A făcută cunoscută lumel că toți cel ce priimescă 
învățătura sa și credă într'insulă, toți aceia devină 
fii al hă D-deu, și prin urmare D deă este părintele tu­
turor. Cu alte cuvinte : lisus a stabilită principială, 
că D-deu este Tatălă, iar Creștinii sunt fiii, ștergendă 
prin acésta ideea și credința anticiloră, despre ere- 



159

dința, că ființele divine în cari credeau ei, sunt în- 
grozitóre și sângerase.

e) A învățată lumea să scie și să fie pe deplinù 
convinsă că aprópele nostru este totă omulă ; căci toți 
omenii sunt creați dupre chipulu și asemănarea lui 
D-deü. Acésta a arătat-o lisus Christos prin parabola 
despre Samarinénul milostivii, căruia i-s’a făcută 
milă de celă cădutu în mâinile tîlhariloru.

/) A învățatu omenirea ca să iubescă nu numai pe 
prietini, ci și pe vrăjmași, ca prin acésta să potă trăi 
toți în pace : «De faceți bine mimai celorü ce ve 
iubescă, ce darü este voue-, căci și păgânii acelașu 
lucru făcu ; iubiți pe cei ce ve urëscü și vë rugați 
pentru cei ce vë blestemă. Nimenui să nu datorați 
nimică, de câtă de a vë iubi unulă pe altulă.

g) A învățată pe lume caritatea, ajutorulă ce trebue 
să-și dea omenii unulă altuia. Acésta a arătat-o lisus 
Christos în învățătura despre judecata universală, dicândă, 
că celorü ce n’aü făcută bine semeniloră loră, 
judecător ulii le va dice: duceți-ve de la minebles- 
temațiloră-, căci dacă n’ațî făcută unuia dintre aceștia 
mal mici, mie nu mi-ațî făcută.

li) In fine lisus, a dată lumină și asigurare despre în­
vierea cea de obște, făcendu-se pe sine celă d'inlâiă 
sculată din morțl, și dândă prin acésta putere credinței 
creștine, ca să aștepte cu încredere saă convingere de- 
săverșită realisarea împărăției lui Dumnedeă în lume.

Prin töte aceste puncte de învățătură fundamentală, 
lisus a pusă basele religiunel și bisericei sale creștine 
pe care porțile Iadului, cum dice însuși Domnulu (adică 
rătăcirile din capsulă vécurilorű), nu o voră sfărîma.

Punendă astfelă lisus temelie bisericei sale, supu- 
nêndu-se patimiloră și mortel pe cruce, s’a adusă pe 
sine sacrificiă de rescumpărare pentru nemulă omenescă.

Legea vechiului aședămentă fiind numai preînchipuire 



IGO

și pregătire pentru primirea Iul lisus Christos și a doc­
trinei Evangelice, a trebuită de aci înainte să înceteze, re- 
mânêndû în vigóre numai legea morală. Căci ceremoniile 
cultului judaic, fiind simbole, care preînchipuiaă pe 
însuși Domnulă, cu venirea și jertfirea sa, acele simbole 
s'aú reálisain și legea ceremoniiloră a încetată.

Avêndü în vedere păstrarea legel morale cu princi- 
piele sale eterne. Mântuilorulă dice : «Nani venită să 
strică, ci să împlinescă. (Hiat. 5, 17—18;.

Prin sacrificarea lui lisus Christos pe cruce, ca omu, 
s’a satisfăcută dreptatea dumnedeescă pentru greșala 
lui Adam, iar omulă s’a restituită în starea, pe care o 
pierduse prin greșală. Căci dupre cum printr’un omu a 
intrată pècatulu în lume, așa și prin noulu Adam, 
lisus Christos, s'a rescumpărată némulù omenescă, sfă- 
rîmându-se, cum dice biserica în imnele sale, zidulă 
celă din mijlocii, care despărtia pe omu de Dumnedeu. 
Pentru acesta Apostolul Paul dice: «Christos pe noi 
ne-a rescumpărată din blestemată legel, făcându-se 
pentru noi blestemă. (Galat. 3, 13), pc care la rîn- 
duită Dumnedeu pentru curățire prin credință în 
sângele lui, spre arătarea dreptăței sale pentru 
iertarea pecateloră loră mal nainte făcute, (Rom. 3, 
25, 26). Pe celă ce n'a cunoscută pccată, picată 
la făcută, ca noi să ne facem ă dreptate a Iul 
Dumnedeu In elă. Dupre cum prin greșala unuia 
întru toți omenii a intrată osândire, așa și prin 
dreptatea unuia întru toți omenii a intrată îndrep­
tarea vieței. (Rom. 5, 18).

Intreitulű oficiu alű luï lisus Christos de profetű, 
arhiereii și de rege

Numele ce portă Mântuitorulù, ne esplică întreitulă 
oficiu ce a îndeplinită în lume pentru mântuirea omului.



161

lisus însemneză mântuitorü. Acesta este înlelesulü 
cuvîntulul în limba ebraică și chiar îngerulă, când a 
anunțată nascerea lui lisus, totă acăstă însemnare l-a 
dată cuvântului; pentru că avea să mântuescă pe po- 
poră : iar numele Christos însemnâză imsu, care ebreesce 
se dice Mesiea.

Iată dar din aceste doue nume resultă realisarea 
mare! opere ce trebuia să împlinâscă lisus în lume 
pentru mântuirea lumei.

In legea vechiului aședămîntă se ungeau și profeții 
și arhiereii și regii, când intrau în activitatea loră 
respectivă.

lisus Christos întrunindă în persona sa, ca omu, 
câte-șî trele aceste oficii a reálisain opera pentru 
mântuirea lumei.

Pentru acesta vom studia aci pe fie-care din aceste 
oficii.

Oficiuiű sau servirea profetică

Oficială profetică avea dreptă scopă de a anunța 
omeniloră voința lui Dumnedeă spre a-1 instrui, lu­
mina și întări în credință și pietate.

lisus Christos, fundă profetulă prin escelență, a a- 
nuntată omului voința divină în Iotă claritatea si de­
plinătatea sa posibilă prin legea sa perfectă pentru 
credință, și pietate.

Despre misiunea profetică a lui Mesiea, iată ce dice 
însuși Domnulă către Moise : «Voia scula din mijloculă 
frațiloră loră ună profetă asemenea cu tine ; îi void 
pune în gură cuvintele mele și elă va dice totă ceea 
ce eă îl voiă porunci. Dacă cine-va nu voesce să as­
culte cuvintele, pe care acestă profetă le va pronunța 
în numele meă, eă îmi voiă rësbuna». (A doua lege

11



XVIII, 18, 19. Asemenea dice David (Ps. S. XXI, 23 : 
XXXIX, 8, 9, 10),

Iar la Isaiea găsimu acestea: Spl itulii Domnului s'a 
repausatu asupra mea ; pentru care Domnulă m’a unsă ; 
elă m’a trimișii să bine vestescă cuvînlulă sèu celoru 
blând!, spre a vindeca pre cel sdrobițl la inimă, spre a pre­
dica, grafica celoră captivi și libertatea celoru din lanțuri, 
spre a publica anulă împăcărel (Isaiea 61,1,2 ; Luca IV, 18).

însuși lisus Christos elicea : «Eă pentru adeveră 
m’am născută, și cine este pentru adeveră ascultă glasulă 
meu (Ión XVIII. 37). Asemenea lisus se numla pe 
sine lumină a lumeț, învățătoră. In cele din urmă 
Mântuitorulă a disă: «Părinte, eă le-am prea mărită 
pe pămîntă, lucrulă, cu care m’al însărcinată, l’am 
împlinită; am făcută pe omeni să cunăscă numele teă ; 
le-am dată cuvintele, ce tu mi-al dată și el le-a priimită; 
aă recunoscută că eă de la tine am eșită și aă cre­
dulă că tu m’al trimisă^. (Ión, XVII, 4, 6, 8).

Apostolii numescă pe lisus proorocă puternică cu 
lucrulă și cu cuvînlulă înaintea lui Dumnedeă și a 
Iotă poporulă (Soc. XV1V, 19). Hă numescă Lumina 
cea adeverată ce lumineză pe totă omulu, ce vine în 
lume. (Ión I. 9).

Tolu acestă credință și învățătură despre lisus " i pro- 
fetă, au profesată și părinții bisericel. Ca Civilă ală ierusa­
limului catehesa VI, n. 11: Alanasiecelă mare în cuvînlulă 
despre Întruparea Cuvîntuluî lut Dumncclcù (14).

Oficiulă arhierescă ală Iul lisus Christos

1) lisus ca proféin s'a mărginită numai în a anunța 
și învăța pe omeni. Oliciulă arhierescă însă consistă 
în a aduce sacrificii pentru pècate (Ebr. V, I). Dar 
lisus s'a adusă chiar pe sine sacrificiu pentru cură­



163

țirea pëcatelorü lumeï, împăcându-ne cu D-deü, mântu- 
indu-ne de pècatü și de urmările luî și câșligându-ne 
bunurile veclnice.

2) Sf. Scriptură numesce pe lisus: preotü in vécu 
dupre rinduiéla lui Melliesedecü (Psalm CIX, 4) 
și lisus la Mateiü (XXII, 44 ; Marcu XII, 36 ; Luca XX, 
42) Și-a însușită acelă psalmă, că la elă se reporta 
cele profetesate acolo.

3) Apostolulă Paulă a arătată destulă de limpede 
că lisus a împlinită misiunea de arhiereu (Ebr. V, 5, 
6; III, 1).

Apostolulă Paul nu numai esplică pentru ce lisus 
se numesce preolă dupre rinduiéla lui Melhisedecă, că 
s’a născută fără de mamă, ca D deă, și lără de tată 
ca omă ; ci încă și mal multă arată că arhieriea Iul 
lisus este superioră celeî din vechiulii Testamentă ; de 
ore ce arhieriea luî este de ună caracteră vecinică, iar 
nu provisoriă ca aceloră din legea veche ; de ore ce arhie­
reii vechiului aședămîntă, ca omeni, muriaă ; iar lisus 
Christos rèmâne în veci. In fine, arhiereu cu tolult! 
superioră celoră vechi prin faptulu, că aceia ca omeni 
findă supuși pocalului, lisus este arhiereu, ca omă 
desăverșilă, dar fără de pècatü și că s’a adusü chiar 
pe sine sacrificii! pentru cel ce s’aă sfințită și pentru 
tot-d'a-una.

Ondulă regală saă împerătescă ală luî 
lisus Christos

lisus Cristos ca profeții ne-a anunțată taina rescum- 
părărel, iar ca arhiereû a sàvêrsitü mântuirea liberândü 
lumea de pècatü prin sacrificiulă seu pe cruce. Cu tote 
acestea omenii n’ar fi putută crede într’însulă, dacă 
elă n’ar ii dovedită prin fapte extraordinare și mira- 



KM

culőse puterea sa d-deicscă. Pentru acesta a trebuită 
ca lisus Christos să săvârșescă fapte marl : să facă mi­
nuni și să biruâscă mórtea. Deci puterea suverană și 
împărălescă a lui lisus consistă in acesta că elă ca 
împărații vecinicu, în Dumnedeirea sa, fiiind unsă ca omă, 
a întrebuințată autoritatea și puterea sa regală spre îl 
săvârși marea operă a mântuire! nâmulul omenescă.

lisus s’a născută ca rege dupre profețiea lui Isaiea: 
Ună mică copilă ni s’a născută și ună tiu ni s’a 
dată. Elă va purta principaiulă pe umărulă lui și se va 
numi admirabilă sfetnică, D-deă tare, Părinte ală vâ- 
culuî, ce va să lie, Prințulu păcel. Imperățiea sa se va 
întinde din ce în ce, și pacea nu va avé slîrșilă ; elă 
va ședâ pe tronulă Iul Davidă și va stăpîni împeră- 
țiea sa spre a o întări în ecitale și dreptate de acum 
și pentru tot-d'a-una.

lisus Christos a afirmată că este împărații, când 
poporală striga: osana fiulă lui David, bine cuvîntată 
este celă ce vine în numele Domnului, regele lui 
Israel (Mat. XXI, 9; lón XII. 13). Și când fariseii au 
audiții aceste strigări au disă: n'audï ce dieu aceștia? 
iar elă le-a răspunsă: de nu voră striga aceștia, voră 
striga pietrele.

Afară de acestea lisus Christos a confirmată însuși 
puterea împărătâscă prin aceste cuvinte adresate uce- 
niciloră săi: Datu-mi-s’a totă puterea în ceru și pre 
pămintă (Med. XXVII, 181

Pentru acestea sfîntulù Metodiă din Patara dice: Scrip­
tura însușesce Fiului onóre regală: nu că i-ar fi co­
municată din afară, saă că ar avă un începută, saă 
că ar pută cresce (onórea), ci pentru că onórea este 
a sa din natură.

A schimba apa în vină, a da vietă morțiloru era 
putere a celui ce domnesce suverană peste totă natura.



165

învierea lui lisus Christos

lisus Christos fiind condamnată Ia morte și fiind răs- 
tignitu la Golgota, Iosif și Nicodim a luată corpulă sèu 
de pe cruce și l’aă pusă în mormîntă. A treia di după 
îngropare lisus s’a sculată din morți. Dina sculărei din 
morți a Iul lisus Christos din timpurile Apostolice și 
pînă astă-dî se numesce diua Domnului, dies dominica 
sau diua Inviereî, numită grecesce: (záa/a

Adevărulă inviereî Domnului nostru lisus Christos a 
fostă predisăînv. Testamentă. David dice: «Nu vei lăsa 
sufletulă meă în iadd, nici vel da pe celă cuviosă al 
tăă să vadă stricăciune. (Ps. 15 v. 10).

Asemenea învierea a fostă preînchipuită prin eșirea 
lui lona din chit după 3 dile, lucru, despre care însuși 
lisus Christos a atestată că a preînchipuită învierea sa.

Faptulă inviereî Domnului este lucru nesupusă nici 
unei îndoell; căci după înviere Domnulă s’a arătată 
uceniciloră sèï și l-a învățată, complelându-le învă­
țătura dată mal nainte. Afară de acesta, după înviere, 
când lisus găsîa pe Apostoli, spre a-I încredința că 
elă este, lua și mânca înaintea loră.

Dacă, nici o altă probă n’am avă despre învierea luî 
lisus, este și rămâne un faptă, care pune în uimire, 
orî-ce spirită. Orî-ce minte seriosă și orî-ce judecată ome- 
născă câtă se póte de severă nu póte tăgădui faptulă 
înviere! Domnului, care a intrată și rămasă în domeniulă 
Istoriei. Dacă lisus n’ar fi înviată, cum însuși predisese, 
că după 3 dile se va scula din morii, Apostolii, l’ară 
fi considerată, că pe ună înșălătoră și n’ar fi mal îm­
plinită nimică din ceea ce le-a poruncită și î-a învățată 
să facă ; ar fi încetată imediată de la predicarea Evan­
gheliei. Dar Apostolii au preferată torturile cele mal 
îngrozitore, aă preferată mórtea mal bine de câtă să 



1GG

tăgăduescă adevèrulu înviere! lu! lisus. Cum s’ar ex­
plica aceslü faptă? Cum s’ar explica sacrificiulă viele!, 
când lisus nu le promisese nici unu bine pămintescă, 
ci numai sulerințe? Când Apostoli! nu urmăriau nicl-ună 
bine pentru el, și când nu li se dedese nici o speranță 
de viitorii strălucită în lume, ci numai îl trimitea ca pe 
nisce ol înaintea lupilor, spunendu-le că vorn fi duș! 
înaintea Domniloră și a împăratiloru, dar să nu se 
temă ce voră răspunde; că elu le va da gură și înțelep­
ciune. Când tóté acestea Ie scieaă Apostolii, ar fi părăsită 
cu totulă gândulă de a predica Evangeliea. Dar el n ari 
încetată un minută de a împlini porunca Domnulu!. Și 
pentru ce? Pentru că văduseră pe celă răstignită pe cruce 
înviată din morțî. Acestui adevără nu se putea împro- 
tivi Apostolii, ci mal lesne priimiau morte, de câtă să 
tăgăduescă adevèrulu. De aceea Pascal, (lice: «Credă 
bucurosu. pe martorii, care priimescu mal bine să fie 
jupuițl de vil.de câtă să tăgăduiescă adevèrulu cunoscută 
de eï. Acésta a tăcută pe Apostoli să învingă totă și 
să cucerescă lumea ; deși el erau nisce pescari săraci, 
și ómen! fără nici o autoritate mal nainte.

înălțarea

La patru deci de dite dupé înviere lisus Christos după 
ce a completată învățătura, dată apostolilor săi : după ce 
le-a dată ordină de a predica învățătura Evangeliel; după 
ce le-a promis că le va trimite pe Duhulu sfintu, care să-î 
învețe tote, și după ce le-a disă, că unde vor fi doi, saă 
trei adunați în numele seă, va fi și elu. și că elă va fi cu 
ucenicii săi pînă la stirșitulă véculul: atunci, mergendă 
în Betaniea, unde înviase pe Lazăr, după ce a bine-cu- 
vintată pe Apostoli, s'a Înălțată la ceră și a ședută 
de a drépta Iul D-deu. Tatălă. dupre cum era scrisă 

vil.de


IG 7

pentru elă ; «Ședl de a dr épia mea, pînă cândvoiă 
pune pe vrăjmașii tei așternută picioreloră tale» 
(Ps. 109, 1).

Astfel s’a împlinită misiunea mesianică a lui lisus Chris­
tos pentru mântuirea lumei. Biserica, întemeiată de lisus 
Christos, celebreză necontenită întréga activitate mesia­
nică și întréga economie a luî D-deu, în sfîntă Liturgie, 
a cărei substanță consistă în săverșirea sfintei cinl. pe 
care lisus Christos a săverșit-o și instituit-o înainte de 
réstignirea sa, dicendă Apostoliloru : «Acesta să o faceți 
întru pomenirea mea», adică Apostolii și succesorii 
loră prin actulă sfintei liturgil să comemoreze profețiile, 
nascerea lui lisus, activitatea, învățătura, patimile, mórtea, 
învierea și înălțarea la ceru a lui lisus Christos ; tóle 
acestea fiind săverșite negreșită, pentru Iertarea pècate- 
loră si mântuirea omenire!.

Gratiea divină 5

Gratiea divină este un dară gratuită, care vine de 
Ia D-deu, ca mijlocă de a ajunge la mântuire, adică la 
viéta cea veclnică si fericită.

Gratiea divină e de doué feluri: naturală și supra­
naturală.

Naturală se numesce Grațiea, când se acordă crea- 
turiloră tóté darurile necesare viele!, sănătățel, liber­
tate! și bunului train fisică.

Iar gratiea supranaturală consistă în luminarea 
rațiunel fimțeloră raționale prin lumina adevărului și 
susținerea voinței loru în practica pietălel. Grațiea su­
pranaturală e de doue feluri: Grațiea Iul D-deă 
Creatorulă și Grațiea lut D-deă Mântuitoridă. Cea 
d’intâiu se comunică creaturiloră morale, câtă timpă ele 
sunt și rèmân în inocență; iar grațiea Mântuitorului 



It >8

este grafica ce lisus Christos a acordaiü omului după 
cădere, dupre cum atestă Apostolain Paul: «2Vbi fiind 
ore-când fără minte și neascultători, ratăcindu-ne, 
slujind ă poftele multora feluri de desfătări, viețuindă 
în rentate și pismă, fiind urift și urîndu unulă 
pe altuia... bunătatea și iubirea de omeni a lui 
D-deă, Mântuitorulă 'nostru, sa arătată nu din 
lucrurile cele in dreptate, ce am făcută noi, ci dupre 
a lui milă ne-a mântuită prin baiea renascerei și 
a sfintului Duchă» (Tit. 3 v. 4—(>).

Din loculă süsü citalü, vedemă că grațiea Mântuito­
rului s’a oferită omenire! spre mântuire, nu pentru 
meritele omului, ca și cum ar fi făcută elă fapte de 
dreptate, ci numai din propriea mila și bună-voință a 
Creatorului, pentru creatura sa inteligentă și rațională.

Totă daruri ale grației divine sunt darurile oferite 
membriloră Bisericel. oferite pentru edificarea reciprocă, 
cum este profetica, vorbirea limbiloră, săvârșirea 
min u ni lord.

In tine, prin grațiea acordată, omulu dobîndesce 
sfințirea, curățirea și justificarea saă îndreptarea înaintea 
lui D-ileă ; iar pe de altă parte dobîndesce nascerea 
și întărirea în virtute pentru vicia vecinică.

Grațiea divină sfințiture se numesce Externă, când 
lucreză asupra omului prin mijlóce externe, cum este: 
prin cuvînlulă lui D-deă, prin predica Evangelien prin 
minuni; iar internă se numesce grațiea, când lucreză 
în omă în modă invisibilă și tainică, ștergendă pëcatulu, 
luminându-I spiritulă, îndemnându-lă și dirigêndu-lu 
spre bine. Acestă grație se numesce constantă, când 
lucreză permanentă în omă, făcendu-Iă justă și plăcută 
lui D-deă. Când însă precede faptei atunci grațiea se 
numesce precedentă, iar dacă însoțesce pe omă și 
coopereză cu elă la bine, atunci se numesce grație 
concomitantă.



169

Necesitatea Gratiei divine »

Pentru ca unu omu cădută în greșeli să póta eși 
din starea păcatului și să devină unu adevărată creștină, 
care să-și însușăscă meritele Mântuitorului, îndrep- 
tându-se și reînoindu-se. are neapărată trebuință de 
ajutoi ulu grației divine. De aceea lisus Christos dice : 
«Nimeni nu pôle veni la mine, dacă nu Iar trage 
Tatălă meu (Ión 6, 44). Dacă cinc-va nu se va 
nasce din apași din Spiritü, nu va púié intra In 
împerățiea Iul D-deu. (Ión, 3, 5). Dupre cum mlădită 
n’ar pute aduce râdă, singură fiind, dacă nar 
remâne in trupina viței, totă așa și voi, dacă 
nu rămâneți intru mine. Eă sunt vița, iar col 
mlădițele. Acela, care rămâne intru mine și eu 
remâiă intru elit multă râdă aduce; căci voi nu 
puteți nimicit fără de mine. (Ión, 15, 4, 5).

Din locurile citate orl-cine póte înțelege, că lără 
ajutorulu grației divine nimeni nu póte intra în sînulă 
bisericeï, în împărățiea luî D-deu. Fără grațiea divină 
nu putem nici a voi, nici a face ce-va bună.

Pentru acesta Apostolulă dice Corintenilor : «Ce este 
Paul și ce este Apolos? servitori al aceluia, in care 
ați credulă și fie-care dupre darulă ce apriimită de 
la D-lă. Eă am plantată, Apolos a udată; iar 
D-deă a făcută să crescu. (I Corint., 3, 5—7). Lu­
crați, dice Apostolulă, mântuirea vostiA cu frică și 
cu cutremuri; căci D-deu lucreză in voi și spre 
a face, dupre cum ii place. (Filip, 2, v. 12 — 13). 
Și iarăși: ca D-deulă păcel, care a înviată din morțl 
pe D-lă nostru lisus Christos, prin sângele noului 
Testanientă veclnică, marele păstoră al oiloru, să vă 
facă dispuși la totă fapta bună ca să faceți voiea bună 



170

fácéndu ín vol ce-ï place Iul lisus Christos. (Ébrei, 
19 — 21).

Despre necesitatea gratiei Irenen dice : «Dupre 
cum unit măslină selbaticu dacă nu este altoită, 
române fără râde pentru posesor ulă seă din causa 
selbăticieî, și dupre cum ună arbore, care nu 
aduce rodă este tăiată și aruncată în focă, totă 
ast-felă și omulă, dacă na priimită prin credință 
altoiulă spiritului sfîntă, urmeză a române, ce 
a fostă pînă atunci. Fiindă sâne/e și carne, elă 
nu pâte moșteni împerățiea Iul D-deu, (Adversus 
haereses, 5, 10, N. 2). — Slîntulă Macarie dice: «Dacă 
în acestă lume sufletulă nu priimesce sfințirea spi­
rituală prin o credință solidă și prin rugăciune; 
dacă sufletulă nu participă din natura divină și nu 
priimesce graliea, cu ajulorulu căreia póte împlini cu 
sfințenie și fără imputare tóté poruncile, atunci sufletulă 
rèmâne incapabilii de a intra în împerățiea Ceruriloru. 
(Omiliea asupra schimbăriloru săveșite în chreșlinismu 
prin lisus Christos).

Rațiunea sănătosă a omului, sprijinită pe principii 
teologice, póte să-și dică: Dacă omulă ca ființă li­
mitată și fără violă in sine, avea trebuință de grafica 
divină chiar înainte de cădere, aceslă gratie nu este 
ea cu alâlu mal multă trebuinciosă omului astă-dl, 
după cădere? Chiar atunci nu putea trăi fără hrană 
spirituală și fără aeră, și cum să recunosc! că acesta 
s ar pute astă-dl ? Atunci omulă întregă și curată 
n'avea de câtă să tacă binele: dar astă-dl. când este 
slabă, și când stricăciunea l'a coprinsă. ar puté ore 
viețui fără ajulorulu grației divine ?



171

Raportulű între grație și libertate

Se scie că biserica Ortodoxă tot-d'a-una a respinsă 
atâtă doctrina predestinațiunei, prin care se susține 
că numai grațiea divină are putere pentru mântuirea 
omului, câtă și doctrina pelagianismuluî, care sus­
ține că omulă singură, prin voința, libertatea și pro­
priile sale puteri își póte câștiga mântuirea fără ună 
altă ajutoră externă. Pentru acesta biserica a stabilită 
ca dogmă, că pentru mântuirea omului este necesară 
atâtă grațiea divină, câtă și libertatea morală a omului. 
Prin urmălorele locuri din scriptură se învedereză, că 
grațiea divină. îndemnă numai, iar nu forțeză: «laiă- 
më, bată la ușă, dice Mântuit orală. Dacă cine-va 
înțelege vocea mea și-mi deschide ușa, voiă intra 
la elă și voiă cina cu elă și elă cu mine (Apo­
calips 3, 20). Dacă înțelegeți vocea lut D-deă, pă- 
siți-ve de a ve împietri inimile.

Din aceste locuri se vede că nu este considerată 
ca neexistând voința umană. Ce este si mai multă, 
Apostolulă Paul dice : «Să ne silimă deci spre a in­
tra in acestă rcpaosă, ca să nu cadă cine-va în 
neascultare, asemenea celoră necredincioși. (Ebre! 
4, 11). Voi cel tari la cerbice,necircumciși la inimă 
și la urechi, voi tot-dia-una vè opuneți spiritului 
sfintă, ca și părinții voștri. (Art. 7, 51).

Din acestă locă ală sf. Scripturi se póte vedé că 
doctrina chreștină ortodoxă recunősce omului chiar 
posibilitatea de a se opune grației divine.

In sf. Scriptura se coprindă îndemnuri, promisiuni, 
amenințări, tőle cu scopă de a escita pe omă la vir­
tute. Pentru ce tóté acestea, dacă grațiea divină ar lucra 
asupra omului prin torța necesității, fără să ție soco- 
telă, de voința liberă a omului ?



172

Sf. lón Crisostom, (lice: nD-cleü nu constrînpe pc 
nimeni, ci dacă voesce (cine-va); și este imposibilă 
ca noi să nu noimii mântuirea nustră, nu că voința 
sa divină c fără putere ; ci nu voesce să constrîngă 
pe nimeni. (Omiliea III, No. 6); cf. omiliea a Nil, 2,3 
asupra evang. lui Ión.

Deplina libériáié a omului în actulu mântuire! se 
vede și din următorelc locuri : «Apropiați-ve de D-deă 
și D-deü se va apropia de voi (lacov. 4, 8). Fo­
că if i-ve și fie-care din voi să se boteze în numele 
Domnului lisus Christos pentru Iertarea pecateloră 
vóstre și veți prii mi darurile sf. Spirită (Act 2, 38).

Cine voesce să vie după mine să-sl ia crucea și 
să me urmeze (Mat. 4G. 34) ; dacă voescl să fi de- 
săvârșită, vindelt ceea ce al și dă săraciloră.și vel 
ave comâră în ceru, si apoi vino după mine 
(Mat. 19, 21).

Efectele grației divine

Gratiea divină lucrândii asupra omului produce : 1) 
înnoirea sau renascerca omului.devenindu omu nod, 
zidită întru dreptate și sfințeniea adevârulul. Pentru 
acesta Apóst, (lice: «Ori-cinc este întru Christos, făp­
tură noué este (2 Corint. 5 17). Dupre a Iul milă 
ne a mântuită pe noi. prin baiea nascerel de a 
doua și a înoirel duhului sfîntă.pc care Ta versată 
peste noi cu prisosință prin lisus Christos. Mântui- 
torulă nostru (Tit. 3. 5—6). Să lepădati după vie­
țuirea de mal nainte pe omulă celă vechia, care să 
strică dupre poftele înșelăciune!, și să ve înnoițl în 
duhulă minte! vóstre, si să vè îmbrăcati în omulă 
celă. nou. care dupre D-deă sa zidită întru drep­
tate și în sfințeniea adevèruluï. (Efes. 4, 22 -25).



173

2) Justificarea sau îndreptarea, care consistă în 
eliberarea omului de păcatulă originalii, și ștergerea 
orl-cărul păcală făcută cu voie și îmbrăcarea omului 
în dreptate, împăcându-se cu D-deă devenindă fiă al 
lui D-deă, și liberându-se de sub blestemulă legel. 
Despre realisarea acestoră acte ale grației divine în 
omă, iată cum ne învață slinta Scriptură : «îndreptați 
fiind din credință, pace avemă către D-deă prin 
D-lu nostru lisus Christos (Rom. 5, 1) ; Fiind noi 
vrăjmași ne amu împăcată cu D-deă, prin mórtea 
fiului lui (Rom 5, 10); câți cu dultulu lui D-deă 
se portă, aceștia sunt fii ai lui D-deu, că nu ați 
luată iarăși Duhulă robiei spre temere, ci ați luată 
duhulă priimirel de fii». Christos pe noi ne-a res- 
cumperată din blestemulă legei, fàcêndu-se pe sine 
blestemă (Galat. 3, 13).

3) Omulă prin cădere fiindă înslreinată de la D-deă, 
devenise urîtă și neplăcută înaintea Creatorului seu ; 
prin grațiea divină însă omulă a eșită din acea stare, 
apropiindu-se de D-deă. Acestă noue stare a omului, 
se numesce stare de sfințenie a omului renăscută. De 
aceea lisus Christos dice: «Sfințesce-i pe dinșiî intru 
numele teu.ca să fie sfinți întru adeveru (lón 17, 
17—19).

Pentru acestă motivă toți chreștinil sunt numiți sfinți 
în epistolele Aposloliloră și chiar în Liturgie, când se 
pronunță cuvintele „săluămă aminte etc.și respunsulă 
sfintele sfinților ă". «D-deulă păcel să ve sfințescă pe 
voi întru tóle desăvârșită și întru totă întregă duhulă 
vostru și sufletulă vostru fără prihană întru venirea 
D-lul nostru lisus Christos, să vë pădescă dice sfîntă 
Scriptură.

4) Prin grațiea divină omulă se unesce cu lisus 
Christos: «Precum mlădii a nu pole să aducă rôde 
de sine singură. de nu va fi în vilă, asa si celă ce J ' > î 



174

rămâne întru mine și cu întru elu, acela va aduce multă 
rôda, căci fără de mine nimicii nu veți lace, dice lisus 
Christos.

5) Prin grafica divină să lumineză inteligența omului, 
pentru cunóscerea înaltelor adevăruri ale credinței, 
precum dice Apostolain Paul: «D-deulă Domnului nos­
tru lisus Christos, părintele mărirel, să ve dea voue 
spiritulu înțelepcvunel și ală descoperirel spre cu­
nóscerea Lui, luminându ochii inimel vóstre ca 
să scită, care este nădejdea chiemărel Iul, și care 
este bogățiea mărirel lui intru sfinți (Etes. 1. 
17—20).

G) In fine grafica divină împuternicesc,e voința nostră. 
în practica binelui, a fapleloiă chreșlineșcî, și ne inspiră 
cugetări și dorințe, ne ajută să învingemu piedicile și 
chiar ne aduce vindecarea de bulele trupesc! și su- 
fleteșcl.

Pentru aceea dice Apóst. : «Părintele Domnului nos­
tru lisus Christos să vă dea vóue cu putere să. vă 
'întăriți prin duhulu Iul intru omulă cel din întru, 
ca să locuescă Christos întru inimile vóstre prin 
credință, că întru dragoste înrădăcinați și înte- 
meiațl să fiți (Eies. 3, 16—17). D-deulă nădejdel 
să vă umple pe voi de totă bucurica și pacea întru 
credință, ca să prisosiți voi în nădejde cu puterea 
Duhului sfîntu (Rom.)

Noi. care suntem insiificienți a cugeta de la 
noi ce-va dintru noi, îndestularea nostră e de la 
D-deă (2 Corint. 3. 5).

Ilugăciunea credinței ea mântui pe cclăbolnavă, 
și-lă ca ridica pe dânsul à (Iacob 5. 1-1—-16).



175

Partea de activitate ce trebue să desfășure omulu 
pentru dobîndirea efecteloru grației Divine

Spre a pute ori cine să înțelegă partea de acțiune 
ce omulü trebue să desfășure pentru sfințirea și jus­
tificarea sa, iată ce dice sf. Scriptură : «Intorceți-ve 
la mine și me void întorce și cit la voi. (Ieremia, 
31. 18) ; Apropiați-ve de Dumnedeű și elă se va 
apropia de voî. (Iacob 4, 8); vë conjurămă, In nu­
mele Iul lisus Christos, de a vë împăca cu Dum- 
nedeă. (2 Corint. 5, 20) ; Celă ce nu-șl ia Crucea 
și nu me urmeză nu este vrednică de mine. (Ma­
teiu, 10, 38, 19, 21) ; Dacă cineva nu se nasce din 
apă și din spiritü nu va intra întru împerăf iea 
lui Dumnedeű. (Ión, 3, 5); Pocăiți-ve și [ie-care 
să se boteze în numele lut Usus Christos pentru 
iertarea pecateloru vâstre, și veți priimi darurile 
sf. Duhă. (Fapt. 2, 38),

Acela, care remâne întru mine și că rămâi întru 
elă, multă râdă aduce. (Ión. 15, 5) ; Dacă me veți 
asculta, de bunătățile pâmîntuluî vë veți sătura-, 
iar dacă nu veți voi șl dacă me voiă mânia contra 
vâstră, sabia vë va mânca. (Tsaiea 1, 19—20); Ră­
mâneți tari și neclintiți și lucrați fără încetare 
din ce în ce mal multă la opera lut Dumnedeű, 
sciindü că lucrulă vostru nu va fi fără răsplată înaintea 
Domnului (1 Corint 15. 58); 1 Tesal. 1 — 3; Ebre! 
6, 10). Luciți séma de vot, ca să nu perdețî faptele 
bune ceați făcută, cica să priimiți odeplină resplată 
(2 Ión, 8). Fie care va priimi resplata sa parti­
culară dupre lucrulă sèû. (1 Corint, 3. 8); Mam 
luptată multă, amu terminată cursulă, amu păzită 
credința: mi se păstreză cununa dreptățel, care 
mî este reservată, și pe care Domnulu, ca dreptu 



17(1

judecătorii, mï-o va da în dina aceea, nu numai 
mie ci și tuturora acelora, cari iubescu venirea 
sa. (2 Timot, IV, 7, 8). Mat. V, 12, 1 Corint 4. 5 : 15, 
58; Apoc. 22, 15).

In privința acestei cestiunl părinții bisericei se ex­
primă astfel : < litcrutu Iul Dumnedeu c de a planta 
și uda, al vostru dea da roduri; lucrată lui Dum­
nedeu este dea acorda grațiea, atu vostru de a o 
priimi și a o păstra. Nu desprețuiți grațiea, căci 
ea este ună dară; ci priimind-o păstrați-o cu 
pietate (Ciril din ierusalim Calhihesa I, 4)».

Virtutea, (lice sf. Grigorie Teologulû, nu e numai unu 
simplu daru al lui Dumnedeu, care a onorată tipulu 
seă, pentru că și sâvguința vostră e necesară. Cea mal 
bună vedere nu póte deosebi prin sine singură obiec­
tele ; trebue și o mare sie, care să lie visibilă în ochii 
lorii și să-I lumineze și pentru perfecțiunea aceea 
trebucscu 2 părți ale marelui Dumnedeu.

D-deă m’a creații cu iubirea de bine, el îmi dă și 
forță; dar în mijloc e și alergătorulu pe arenă. Nu amu 
piciorulu prea ușure; cu tóté acestea alergarea mea 
din tóté puterile nu e fără recompensă, pentru că lisus 
Christos e răsplata, puterea și bogățiea mea minunată 
(Cântarea sacră asupra virtuțel omenesc!).

Când am vorbită despre raportul dintre libertate și 
grație, am văii util că grațiea divină nu distruge liber­
tatea omului; prin urmare dacă ne vomă observa cu 
atențiune, vomă vedé că noi suntem în deplină liber­
tate de a lucra, și din acesta se vede că și din partea 
nostră se cere lucrare, pentru priimirea gratiei divine, 
ca prinlr’însa să ne împăcăm cu D-deă. să ni se slin- 
țescă vieța. și să timă restiluiil în starea perdută 
prin păcate.

Pînă aci. prin textele din sf. Scriptură și învățătura 
părințiloril Bisericei, sa arătată și s'a pusă în evidență 



177

principiului despre activitatea din partea omului, fără 
să se arate ce trebue să facă omulă. In cele următore 
vomă arăta că omulă trebue să aibă credință dreptă și 
să facă fapte contorme cu credința.

Despre Credință

Credința este convingerea despre cele ce nu se 
ved și încrederea despre cele ce se speră. Credința 
deci este ună actă al omului, actă, prin care elă în modă 
liberă primesce și-șî însușesce tóté adevèrurile, pe care 
D-deă le-a descoperită prin lisus Christos spre sfințire și 
spre mântuire. Adevèrurile pe care nu ni le póte da sciința, 
ni le dă credința; unde nu se póte înălța sciința, se 
înalță credința.

Despre necesitatea credinței lisus dice: «Celu ce va 
crede și se va boteza, se va mântui ; iar celă ce nu va 
crede se va osîndi. (Marc. 16—18). Evangelistulă Ión 
dice: «Acestea s’aă scris, ca să credeți că lisus 
Christos este fiulă lui D-deă, și credendu vieță să 
aveți întru numele lui (Ión 20, 31).

Din acesta se vede că credința e de neapărată tre­
buință pentru omu; pentru că cele mal multe dintre 
adevărurile descoperite de D-deă nu sunt ca cele din 
domeniulă sciințeloră, accesibile rațiune! umane, ci ele 
sunt revelate și necoprinsibile de puterile inteligenței 
omenesc!. Pentru acesta lisus dice: «Mergeți în totă 
lumea, predicați Evangeliea la totă creatura ; acela 
ce va crede și se va boteza, se va mântui etc; iar 
Evangelistul Ión dice: Acestea s’au scrisă, ca să cre­
deți că lisus este fiulă lui D-deă și credcndu vieță 
să aveți întru numele lui.

Din cele dise despre credință, se póte vedé, că ea 
este o putere activă a sufletului, o putere care judecă. 

12



178

deliberézâ și acceptă. Credința e de o mare însemnă­
tate pentru omù, nu numai pentru activitatea dilnică 
ce trebue să desfășurămu în privința adevêrurilorü 
necesare mântuire!, dar și pentru întréga activitate, 
care privesce Ia trebuințele viețel, la cultivarea sciințeî, 
la desvoltarea industrie! și la tote întreprinderile de 
utilitate pentru progresul omenire!.

Descoperirea Dumnedeescă se adreseză celoru 3 
puteri ale sufletului creștinii: credința, speranța și 
dragostea creșt i ; i escă.

Prin credință ne însușimu adevërurile dogmatice 
ale religiuni! creștine, prin speranță adevërurile pro­
mise și prin dragoste adevërurile morale. De aceea 
Apostolulă dice: «Iar acum rernânu aceste 3: cre­
dința, speranța și dragostea; iar -mai mare de câtă 
acestea este dragostea. De aș ave credință in câtă 
să mută și munții, iar dragoste nu aș ave, ni­
micii nu sunt. De aș vorbi in limbi ingereșcl și 
omenescî. iar dragoste nu am, facutu-m'am aramă 
sunătâre și chimcalu resunătoră. Dragostea nu se 
înalță, nu se trufesce, nu caută ale sale, tóté le 
rabdă, la tote arc nădejde, dragostea nicl-o-dată 
nu cade. (I Corint XIII, 13).

Fără credință nu putemă place Iul Dumnedeu ; 
căci spre a ne pute apropia de Dumnedeu, tre­
bue să credemă că e unu Dumnedeu, care va rès- 
plăti pe cel ce-hl caută. (Ebre! XI. 6). Acesta, este 
vieța veclnică, ca să te cunăscă pe tine anulă ade- 
veratulu Dumnedeu, și pe care l-al trimisă, pe 
lisus Christos, (loan XVII, 3). Acela ce crede in 
fiulă are vieța eternă: iar cela ce nu crede in 
Fiulă nu va vedé vieță. ci mâniea Iul Dumnedeu 
remâne peste elă. (loan III, 36; VI, 29; I Petru 1, 8).



179

Credința fără fapte este môrtâ

Pentru dobîndirea grației și pentru însușirea tu­
turora adevërurilorü creștine am vëdutü câtu e de 
necesară credința; dar pentru conservarea adevërurilorü 
priimite prin credință este necesară speranța și dra­
gostea creștină ; căci justificarea și sfințirea nu se do- 
bîndescü numai prin credință, ci și prin fapte bune. 
Ce folosii este, frații mei, dacă ar dice cine-va că 
are credință, iar dragoste nu are. Aii póte credința 
sădit mântuéscà. Credința fără fapte estemortă dupre 
cum și corpulit fără sufletü este mortii. (Iacob II, 
17, 18—26). Fiii mei, să nu iubimit numai cu 
vorba, nici numai cu limba, ci prin fapte și în ade­
verii. (Ioan Iii, 18). Noi sumtem opera sa, creată 
în fapte bune, în lisus Christos, pe care Dumnedeu 
le-a pregătitii, ca noi să mergemu acolo. (Efes. II, 10). 
Grațiea lut Dumnedeu, Măntuitorulii—pentru toți 
omenii s’a arătatii și ea ne-a învățatii, că re- 
nunțândii la nelegiuire și patimile lumeț, trebue 
să trăimii în secolulii présenta, în temperanță, în 
justiție și în pietate, fiindii tot-d'a-una în așteptarea 
fericirei ce sperămii, a venirel gloriose a Marelui 
Dumnedeu și Măntuitorulii nostru lisus Christos, 
care s’a dalii pentru noi, ca să ne răscumpere din 
totă nedreptatea și să ne curățescă spre a ne face 
unii popor ii specialii consacratii și fierbinte în fapte 
bune.

Fiulu omului trebue să vie întru mărirea Ta­
tălui seit. cu îngerii săi, și atunci va da fie-căruia 
dupre faptele sale (Mateiă 15, 34—36). Fie-care 
va priimi de la Domnulă răsplata binelui, ce a 
făcutii (Efes. 6. 8). Fa da fie-căruia dupre faptele 
sale (Romani 2, 6). Trebue ca toți să ne înfățișămu 



180

înaintea tribunalului lui lisus Christos, ca fie-care 
să priimcscă, ce se cuvinețbuneloră sau releloru 
lucrări, ce a făcută, când a fost îmbrăcată în 
corpă (2 Corint. 5, 10). Nu sciți că cel nedrepți nu 
vor moșteni împărătiea Iul D-deă? (Corint. 6, 9; 
Galat, o, 19—20; Ébrei 12, 14). ’

In privința unire! intime dintre credință și fapte 
bune sf. Chrisostom elice: « Ve rogă să ne silimă 
din tote puterile, să remânemă tari în credința 
adeverată și să ducem ă o vieță virtuosă; căci dacă 
cu credința nu unimă vieță demnă, ne supunemă 
la mal aspră pedepsă. însuși lisus a confirmată 
acestă adeveră prin Evangcliea sa, când a clisă 
că mal multi, care goniaă demonii și profetisau, 
vor fi condamnați.

Tote parabolele evangelice arată marea însemnătate 
ce a pusă Mântuitorulă pe faptele bune ale omului.

Să dicemű mal multă : tóté parabolele sale, ca para­
bolele cu feciórele, cu arborele neroditoră, ceru ca noi 
să limă virtuoși.

Domnulă rar vorbesce despre dogme (căci e lesne să 
cred!), dar despre viéta virtuosă tot-d’a-una; căci în 
acesta lupta e neîntreruptă, și prin urmare și munca. 
Și ce dieu despre desprețulă completă ală virtute! ? Chiar 
negligența celor mai mici părți ne expune la cele mal 
mari nenorociri (Omiliea asupra Ev. lui Mateiu).

Pentru acesta n’au dreptate elerodocșil, cari credü 
că numai credința e necesară pentru membrii bisericeî 
iar nu și faptele bune. Dacă Apostolul Paul în unele părți 
ale învățăturel sale, coprinse în Epistole, se pare că 
pune puțină preță pe fapte, apoi prin acesta înțelege 
practicile ceremoniale ale legel, care în fața adevărului 
creștină nu aveau nici o valóre; de óre-ce ele aă 
încetată îndată dupre sacrificarea lui lisus Christos pe 
cruce.



181

Despre religiune

Religiunea e legătura sfintă dintre D deu și omu, 
De aceea sf. Scriptură dice: *D-dcă a făcuta cu ei 
legătură vecinică și i-a învățată judecățile sale. 
(Sirah 17, 1 — 10). Ddeă s'a arătată lui Abraam 
și l-a clisă : Eă sunt a-totăputemică; mergi îna­
intea mea și fii perfectă. Voiă întări legătura mea 
cu tine și cu semințiea ta după tine, în urma ge- 
nerațiuniloră lor printr'o lege vecinică, ca să fiu 
D-deulăteă, și ală urmașiloră fel după tine (Facere 
6—1—6 Sequentes). Iar Apostolul Paul dice: «Christos 
a priimită acum mai excelenta oficiu, că e mijlo- 
citorulu unei mal bune legături, care s’a aședată 
pe mal bune făgăduințe* (Ébrei 7, G).

De și tóté ființele din universü staü în legătură cu 
D-deü, prin faptulü că D-deii ingrijesce de töte; cu 
tóté acestea legătura ființeloru neraționate cu D-deü, 
nu constituesce o religiune ; căci legătura nu e ce-va 
isvorítü din voință si cugetare, ci e o necesitate a 
existenței lorü. Deci pentru ființele neraționale nu există 
religiune. Religiunea e proprie numai omului ; căci 
numai elù tinde la unirea sa cu D-deü, saü numai elü 
se depărteză de la D-deü prin propriea Iul voință.

Scopulù religiune! e unirea omului cu D-deü. dupre 
cum dice Ev. Ión: «Celă ce remâne în dragoste, rè- 
mâne în D-deă, și D-deă întrînsulă (I Ión 4—16) 
iar scopulă unirel omului cu D-deă, este mărirea 
lui D-deă și fericirea omului. Așa să lumineze lu­
mina vostră înaintea ómen Horă, ca vëdêndu faptele 
vóstre cele bune să mărescă pe Tatălă vostru celă 
din ceruri, dice lisus Cristos. Iar Augustin dice: 
<Nu suntem fericiți de câtă unindu-ne cu D-deă 
(De civitate Dei. liber X cap. 1).



182

Religiunea creștină

Am disă că religiunea, în generală, este legătura 
siînlă dintre D-deă și omü, pe care D-deü a pus-o în 
omü de la creațiune.

Religiunea creștină e reînoirea legăturel dintre omu 
și D-deă; ea e readucerea omului la starea perdută, 
prin greșala primului omu. De aceea Apostolulă Paul 
(jice: <Și unii și alții avemü apropierea de Tatălă 
prin același Spirită» (Efes. 2,18). însuși lisus Christos 
dice: * Eu sunt calea, adeverulu și vieța; nimeni 
nu vine la Tatălă de cât prin mine (Ión 14, 6). 
Dupre cum Aloise a înălțată în pustie șarpele de 
aramă, totă asemenea trebue ca Fiulă omului să fie 
înălțată ; ca totă celă ce va crede în elă să nu pieră, 
ci să aibă vieță vecinică* (Ión 3. 14—15). Dacă 
cine-va nu se nasce din apă și din spirită, nu 
póte intra întru împărățiea Ceruriloră (Ión 3. 5). 
Apostolulă Paul dice: «Hind îndreptați prin cre­
dință, să avemă pace cu D-deă prin lisus Christos, 
Domnulă nostru, care ne-a dată și intrarea prin 
credință în gratiea divină, în care noi stămă tari» 
(Rom. 5, 1—2).

Basa religiuneî creștine

Omulă pentru neascultarea sa cădendă. căderea a 
produsă trebuința pentru restabilirea legăturel dintre 
D-deu și omu, prin răstignirea lui lisus Christos. De 
n’am sei și nam profesa dogma despre căderea omului, 
reînoirea aședămîntulul dintre D-deă și omu ar fi ce-va 
neînțelesu. In cele precedente am védutu, că omulă 
de și căduse în greșală; de și pierduse în cursulă 



183

vécurilorù cunoscința despre adevératulü sëü Creatorü; 
dar chipulû și asemënarea sa eu D-deă nu o pierduse. 
Omuül și-a pästratü libertatea (de și debilitată) și a 
avută deplină cunoscință și consciință, că este vinovată 
înaintea Iul D-deu, și, în același! timp, a avutu și do­
rința sinceră de împăcare cu D-deă. De aceea lisus 
Christos dice: ^Pocăiți-ve, căci s’a apropiată împă- 
rățiea ceruriloră (Mat. 4, 14).

De s’ar înlătura dogma despre căderea omului, atunci 
s’ar lua înalta semnilicațiune a Creștinismului pentru 
restabilirea chipului lui D-deă în omă. Dupre cum s’a 
disă în altă locă, D-deă a sciută din eternitate despre 
căderea omului, și pentru acesta rëscumpërarea a fostă 
hotărâtă a se face prin Fiulă seă unică, cum dice 
Sfînta Sscriptură : Pe acesta (lisus), fiind predată 
dupre sfatulă celă determinată și dupre știința și 
dupre mal nainte știința lui D-cleu, luândudu prin 
mâinile celoră fără de lege, restignindu-lu l’ațl 
omorîtu. (Fapte. 2, 23). Iar Apostolulă Paul dice: 
Și ne-a alesă înainte de creațiune prin dragostea 
ce a avută către noi, ca să fimă sfinți și fără pri­
hană înaintea ochiloră sei, predestinându-ne prin 
a sa bunăvoință, spre a ne face fii adoptivi, prin 
lisus Christos. (Etes, 1 — 45).

Indeplinerea acestei opere de iubire a lui D-deă a 
începută din momentulă cădere! omului, și credința în 
Rescumpărătorulă Christos s’a păstrată neîntreruptă în 
omenire, pînă când rescumpërarea s’a realisată.

Pentru păstrarea acestei credințe D-deă a inspirată 
pre Profeți și pre Apostoli, spre a lucra pentru reali- 
sarea mântuire! omului. Nu numai atâta, ci însuși 
Fiulă lui D-deă s’a întrupată spre a ridica pecatulă 
lume!, elă fiind fără de pecată. Elă fiind dreptă, a 
murită pe cruce ca omă, pentru nedreptatea nős- 
trăi. Elă prin sângele seă a ștersă zapisulă celă 



184

care era contra nostru, și prin decretele sale a 
desființată acestă zapisă punându-lă pe cruce. Și 
noi. inimici al Iul D-deă, ne-am 'împăcată cu elă 
prin marțea Fiului seu. (Rom. 5, 10).

Dar pentru realizarea acestui lucru, Fiulă luî D-deă 
a dală mijlócele necesare și a pusă conditiunile tre- 
buincióse. pe care omulă este datoră să le împlinescă : 
I. Oiî-ce omu trebue să recunoscă și să priimescă re- 
vclațiunea divină și (ôte adevërurile credinței, speranței 
și dragostei creștine. «Cela-ce va crede și se va bo­
teza se va mântui', de nu va asculta, spune-lă bi- 
sericel; și de nu va asculta nici de biserică, să-ți 
fie ca unu păgână și vameșă». II. Totu Creșlinulu 
să se facă părtașă ală Sfinteloră taine, și să participe 
la serviciile divine. «De nu se va nasce cine-va din 
apă și din Spirită, ele», (lón, 3, 5).

Totă Crcștinulă trebue să se supue administrațiuneî 
Bisericeï: «Nu tot celă ce-ml dice Domne, Dómne, 
va intra intru împărățiea Iul D-deă, ci cela ce va face 
voiea Tatălui meu, care estein ceruri. (j\Iat. 7, 21).

Acésta e basa religiunel Chreșline, și acestea sunt 
conditiunile Rescumpèràrel; iar scopulu religiunel Creș­
tine consistă în unirea omului cu D-deă pentru mă­
rirea lui D-deă si fericirea omului. > >

Criteriile externe și interne despre veritatea 
religiunel Chreștine

Când am vorbită despre fasele, prin care a trecută 
promisiunea despre venirea luî Mesiea. s'a arătată că 
tóté profețiile vechiului Testamentă sau realisatu exactă 
și precisă în persona lui lisus Christos. Prin urmare, 
elă este adevèralulu Mesiea; elă e Fiulă luî D-deă. 
Ce este si mai multă: Insusi lisus a afirmată în modă ’ > 



185

positivü, în diferite ocasiuni, că elù este Mesiea. Și în 
modti istoricii se scie, că omenirea n’a înregistratti în 
sînulti sêü unii alții caracterti omenescă mal sincerii 
și maï verace de câtü lisus Christos ca omă. Deci, 
afirmațiunea sa este adevérulü purii. Acesta consti- 
tuesce criteriulü externii, cum că religiunea creștină e 
adevérata și de origina divină.

Pre lingă acestea, minunile săvîrșile de lisus Christos, 
— și a cărorti realitate — nu a puiuții fi contestată de 
contimporani, ci aii fost considerate numai ca făcute 
prin puterea Spiritului rèü, au doveditü în modù perem- 
toriü caracterulü divinii alii 'lui |Iisus cristos și alü 
religiune! sale.

Dar afară de aceste criterii externe ale religiune! 
creștine, sunt si criteriile interne.

Lumea trecêndü prin mal multe fase, în vieța ei mo­
rală, și fiind într'o adeverată stare de neaslîmpăru 
pentru restaurarea timpului sait epocei de aurii, simțla 
o nespusă trebuință pentru îndeplinirea cerințelorii 
morale și pentru îndeplinirea liniște! cugetului el, care 
era atâtti de turburatii prin totü felülit de învèlaturl 
și religiunï, care rêmâneaü neîndestulătore pentru ome­
nire. Tocmai în acestti timpii de așa neliniște a venitii 
Rescumpëràtorulü așteptată și s'a născutii tocmai în 
locuiți predisu de profeți.

Deci religiunea creștină nu stă în contradicere nici 
cu profețiile, nici cu împrejurările timpului.

Invețălurile religiune! creștine sunt de așa natură, 
că nici nu se contradict! între sine, nici nu sunt în 
contrazicere cu judecata sănătosă; ci sunt conforme 
cu natura și cu demnitatea omului, cu sfințeniea lui 
D-deti și nu contrazică adeverurile evidente

Multi omeni din diferite timpuri au voită să găsescă 
Creștinismulă în contradicere șisă-lti descrediteze ; dar 
silințele lorii aü rémasú fără resultatu : Crestinismulă ’ ' 1 



186

totû-dé-una a triumfată și adversarii sël totü-dé-unu 
au rêmasû învinși.

Religiunea creștină s’a lățită prin cuvîntulă blândețe!! 
și ală convingere!, iar nu prin forță, ca Islamismul și 
cu tóté acestea s’a lățită în modă uimiloră și spre 
rușinea adversariloră. Predicatori! creștini, aleși de lisus 
Christos, eraă ómen! simpli și sărac! ; cu Iote astea au 
biruită lumea. Acesta e ună adevêrü mare și evidentă, 
și póte încredința pe orl-cine despre origina divină a 
religiune! creștine, dupre cum a mărturisită însuși fa- 
riseulă Gamaliel dicendă : ^Dacă (ceea ce spună 
Apostolii} va fi de la Dumnedeu, nu vomă pute 
să ne improtivimă ; iar dacă va fide la omeni, va 
peri de sine.

In religiunea creștină, creștini! mărturisescă că Ddeă 
e ființă desăvârșită, că este unulă în esență și adorată 
în 3 persóne: Tatălă, Fiulă și sfîntulu Dubă. Invețătura 
religiune! creștine, învață pe omu. că Dumnedeu a creată 
lumea din nimicii și o guverneză ca Domnu al uni­
versului și ală tuturor creaturiloră.

Dumnedeă în creștinismă e părintele tuturor și pe 
toți îl iubesce ca pe fii; iar ómenil sunt creaturi dupre 
chipulă și asemănarea lui Dumnedeă, adică înzestrați cu 
puteri sufletesc! superiore tuturor creaturiloră, pe care 
omulă le stăpînesce. Religiunea creștină ne învață că 
însusl Fiulă Iu! Dumnedeă a venită în lume și a ridicată 
nemulă omenescă la demnitatea de fi! al lui Dum- 
neileă ; de óre-ce omulă căduse și se afla sub greutatea 
greșale! lu! Adam.

In fine, religiunea creștină ne învață să viețuimă 
ca frați și prin mijloculă taineloră, însușindu-ne tóté 
meritele lui lisus Christos să ajungem la unitatea cre­
dinței spre a fi o turmă și ună păstorii.

Religiunea creștină ne învață să iubimă pe Dumnedeu 
din totă inima și din totă sufletulă, iar pe aprópele 



187

ca pe noi înșine ; ne învață ca să ne închinămă lui 
Dumnedeă în spirită și în adevèrü ; căci spiritù e Dum­
nedeă, dice lisus Christos. In privința greșaleloră ce 
face omulă, creștinismulu ne învață ca să ne corigemú, 
făcândă penitență, ca să remânemă fil aï Celui pré 
înaltă ; căci sfîntă este Dumnedeă și noi fii sei trebue 
să imitămă sfințeniea lui. Să lepădămă deprinderile rele 
și să viețuimu dupre omulă celă noă creștinescă, care 
e zidită în dreptate și în sfințeniea adevărului.

Töte aceste adevăruri măreță și admirabilă le ex­
primă religiunea creștină prin cultulă publică, la care 
iau parte toți creștinii, ca frați și fiii al aceluieașî părinte.

In creștinismă, nimică nu se propune ca îndoelnică, 
ci determinată și certă. Acésta produce liniște în su­
fletele creștiniloru. Doctrina creștină nu menajeză pa­
timile omenesc!, cu scopu de a atrage pe omeni.

Aceste caractere nu le are nici una din religiunile 
anteriore și posteriore creștinismului. Limpedéla, sin­
ceritatea, simplitatea și înălțimea religiunel creștine 
dovedesc că origina el e divină și lisus Christos e 
fiulu lui Dumnedeă, desăvârșită cunoscătoră al naturel 
omenesc! și ală tuluroră trebuințeloră celoră mal im- 
perióse pentru vieța și destinațiunea omului.

Veracitatea Religiuneî creștine

Dacă profețiile despre Mesiea s’au realisată deplină 
și exactă în persona lui lisus Christos și dacă însuși 
Domnulă a afirmată că elă e Mesiea si că la elă se 
raportă cele coprinse în lege, în psalmi și în prooroci.

Dacă lisus Christos, prin parabola despre lucrătorii 
de vie, cari aă omorîtă pe Fiulu Stăpînulul și prin 
răspunsulă ce a dată Arhiereului la judecată a sta­
bilită că elă e fiulă lui Dumnedeă.



188

Dacă lisus Christos a profelisatu despre mórtea și 
învierea sa ca omă și tóté acestea s'au realisalü. Dacă 
Apostolii aü priimită mal bine să île jupuit! de vil, să 
fie torturai! îngrozitorii și să tie uciși fără cruțare de 
călii să nu împlinescă poruncile Domnului. Dacă 
istoriea omenire! na putută înregistra unú altă caracteră 
de omă, ma! sinceră și ma! verace ca lisus Christos, 
și dacă învățătura lui lisus Christos este cea mal po­
trivită cu natura si cerințele viele! omenesc!, este 
evidentă că religiunea întemeiată de Elu este singura 
verace, singură care ne-a descoperită și ne-a dală numai 
adevărulă curată.

Aceea ce este neperfectă în sine, aceea ce însuși are 
trebuință de o neprecurmată perfecționare, nu póte să 
ne dea adevărulă absolută. Religiunea creștină e per­
fectă, și nu are trebuință de o treptată perfecționare. 
Prin urmare ea ne-a dată învățătura adevărată ; căci 
Religiunea chreșlină ne-a dată învățătură perfectă despre 
natura si atributele lui Dumnedeă, despre modulă, cum 
trebue să ne închinămă lui în spirită și în adevără ; ne-a 
dată învățăturile cele ma! trebuincióse despre raportulă cu 
omenii, ca frați și Iii al lui Dumnedeă ; a ridicată 
demnitatea omului, distrugăndă lanțurile robie! și ale 
degradare! femeie!. Prin urmare tóté adevărurile ab­
solute. necesare ale credințe! si ale morale! creștine, 
sunt certe și nimic nu le póte covărși. în cât omulă 
nu ma! are nici o trebuință religiosă de satisfăcută, 
și i se cere numai ca împlinindă învățăturile creștinesc'!, 
să lucreze cele ce atîrnă de puterile sale pentru cultura 
și desvoltarea limporală ca cetățănă și ca membru al 
maréi societate! a némulul omenescă. Și dacă aceste 
trebuințe religiöse sunt satisfăcute în chipulă cel mai 
potrivită cu natura omenescă și cu demnitatea omului, 
acesta însemneză, că religiunea chreșlină e perfectă, și, 
ca fondu nu are trebuință de perfecționare, ci numai 



189

în forma externă póte face progresii. Deci religiunea 
chreștină e verace și nu ne dă de cât adevăruri pure 
si sfinte.

Religiunea Mosaică a fostă preparațiunea către creș- 
tinismă, și când lisus a venită și s’a dată pe sine 
jertfă pentru lume, ea a încetată fiind provisorie. Re­
ligiile păgânismuluî, fiind instituțiunî abominabile, aă 
fostă cu totulă departe de a înălța pe omă, de a-î da 
adevărata luî valóre. Divinitățile păgânismuluî erau pa­
timile personificate și divinisate, și nu puteaă să dea 
omeniloră adevărulă ; căci din pasiune nu póte să ăsă 
adevărulă. Numai religiunea creștină este plenitudinea 
grației divine pentru mântuirea omului ; numai ea e 
adusă de Fiulă Iul Dumnedeu, care e nemincinosă si 
veridică.

De aceea Evangelistulă Ión dice : « Din plenitudinea 
lui lisus noi toți am luată.... căci legea prin Moise 
s’a data, iar darulă și adevërulü prin lisus s a făcută 
(Ión 1, 16).

Apostolulă Paul dice: «Altă temelie nimeni nu 
póte pune, afară de aceea care e pusă, care e lisus 
Christos (I Corint 3, 11).

Spiritulă Iul D-deă a luminată desăvârșit iipe Apos­
toli ca să înțelegă adevërulü creștină și nu s'aă 
dată în lături de ală predica chiar cu sacrificiulă 
viețeî. De aceea Apostolulă Paul dice: «Măcar și 
noi, sau îngerii din Ceră de vapredica altă evan­
gelic de câtă aceea ce noi v'amă predicată, bles­
temată să fie. (Galot. 1. 8). lisus Christos erl și 
adi și același în vécu. (Ebre! 13—20). (Intru ni- 
menlaltidunue mântuire, pentru că nici ună nume 
altulă sub Ceru, nu e dată omeniloră, întru care 
ne mântuimă. (Fapt. 4—12/



190

Despre Biserică

Biserica este societatea religiosă morală a tuturoru 
ómenilorü care credo în lisus Christos, care ținti învă­
țăturile sale, așteptându reatisarea împărăției lui D-deu 
pe pămînlă și în totă cursulă viețel silindu-se a se 
face părtașă acestei împărății.

Din acestă definiliune resuilă că membri al bisericei 
sunt toii căli credă în lisus Christos, fie el de orl-ce 
națiune și sexă; tie că el aă trăită înainte saă după 
venirea lui lisus Christos. Intemeelorulă Bisericei e 
lisus Christos, care s'a înjosită, a luată natură omenăscă, 
si a venită între omeni, ca să aducă învățătura Evan­
gelic! și să săverșescă mântuirea omului.

Apostoluk! Paul dice: «Altă temelieni meni nu póte 
pune afară de acela, ca re este lisus Christos. (I, Corint 
1. 11). Pe acestă pietrei (adică pe mărturisirea lui 
Petru) coiă zidi Biserica mea și porțile Iadului 
nu o voră sfărâma. (Mat. 16—18).

Eă sunt păstorul ă celă bună ; cunoscă oile mele și 
oile mele mă cunoscă. Am și alte ol. care nu sunt 
din staidulă acesta, trebue ca și pe acelea să le 
aducă-, ele voră asculta glasulă meu și va fi o turmă 
și unu păstorii (ion 10, 14—16).

Primele fundamente ale Bisericei le-a pusă însuși 
lisus Christos, alegendă 12 Apostoli și formândă o 
societate ală cărui capă era elă.

Constituindă Biserica lisus a instituită și tainele pentru 
sfințirea membriloră el: a instituită eucharestia (Math. 
26—v, 26—28), penitența (Math. 18, 19, Ión 20, 23). 
a instituită Ierarhiea (Ión 20, 23, Efes 4, 11.) Botezulă 
(Mat. 18, 19; Ión c. 2, v. 3; c. 4. v. 1, Marcu c. 16 
v. 15); ast-felă dară lisus din timpulă său constituise



191

Biserica cu totă organisațiunea și cu tóté mijlócele 
pentru a ajunge la scopulă et.

Capul Bisericii este lisus Christos

lisus Christos după ce a constituită Biserica și ierarhiea 
el și după ce a instituită tainele, ca mijlóce de sfințire 
ale viețeî creștine, n’a lăsată Biserica singură, ci în modă 
nevedută o guverneză fiind capă ală el. Acesta se vede 
chiar din cuvintele sale: «Iată eă sunt cu voi pînă 
la sferșitulu véculuï. (Mat. 28, 20). Acela care vë 
ascultă pe voi pe mine me ascultă și cine vè des- 
prețuesce pe vol, pc mine me desprețuesce (Luca 10. 
16). Apostolulă Paul în epistolele sale, în modă directă 
și iară ocolire numesce pe lisus capulă Bisericeî: «Elu 
este Capulă corpului Bisericel.(Colos 1. 18): Băr- 
batulü este capă femeii, precum lisus Christos este 
capă Bisericeî, ală cărei mântuitoră este. (Efes 1, 22 
23, 4, 11—16; Bom. 12, 4—5; Colos 2, 19, I Corint. 
10, 17; 12, 12).

In biserică fie-care membru este ținută în armonie 
cu cele-l’alte membre prin singurulă și adeveratulă capă, 
care este lisus Christos, dice sf. Vasilie; iar sf. Gri- 
gorie Teologală dice: «Nu este de câtă unu singură 
Christos, nu este de câtă' unu singură capă ală Bi­
sericii. (Oratio tricesima).

Notele Bisericeî Ortodoxe

Biserica este una. Capulă bisericeî fiind unulă, 
corpulă nu póte fi de câtă totă unulă. De aceea lisus 
Christos dice, că trebue să fie o turmă și unu păstoră. 
In parabolele sale adesea represintă unitatea Bisericeî 
sub diferite forme.



192

Unitatea Bisericel se vede și în organisațiunea ex- 
terioră, căci este împărțită în păstori și turmă: păstorii 
spre a învăța și conduce, iar turma spre a se con­
duce în calea mântuire!. Păstorii predică credința, spe­
ranța și caritatea; iar turma trebue să urmeze și să 
împlincscă învățăturile loră. Din acesta decurge neapărată 
unitatea bisericel; toți membrii și fii bisericel consti- 
tuindă ună singură corpă și ună spirită. (Etes 4. 4). 
Nu mal puțină se vede unitatea bisericel și din urmă- 
tórele dise ale Apostolului Paul : Acela a data pe unii 
Apostoli pe alții profeți, pe alti evangeliștl, iar pe 
alțt păstori și învețători spre desăvârșirea sfințiloră 
sprelucndă slujbei, spre edificarea corpululliii lisus 
Christos pînă când vom ajunge toți la unitatea cre­
dinței și a cunoscințel Fiului Iul D-deu. Precum tru- 
pulă e unulă și are multe membre și tőle membrele 
unul corpă, fiindă multe sunt ună corpă, așa și 
Christos, căci prin ună spirită noi toți ne am bo­
tezată întrună corp, ori Iudei ori Elini, ori robi, ori 
liberi și toți ne-am adăpată într'ună spirită; căci 
și corpulă nu este ună membru ci multe, sunt membrele, 
dar unăsingură corpă. fi. Corint. 12, 12—14 20/Siliți-ve 
a păzi unitatea Spiritului întru legătura păcel, ună spirită 
precum și sunteți chiemațl intro speranță a chlemărel 
vóstre. ună Domnă, o credință, ună boteză; ună D-deă și 
tată ală tuturoră. care e peste töte și prin tóté și în 
voi toți. (Etes 4, 3 — 6).

Biserica este sfintă. Când recităm art. 9 ală simbo­
lului credinței dicemă: «și întruna sfintă.... Bi­
serică-» din care vedemu că biserica ortodoxă, are ca 
însușire acesta, estesfîntă. lisus, Intemeetorulă și capulă 
Bisericel, fiind stîntă și mal presusă de toți sfinții este 
isvorulă sfințeniei, și elă fiind capă ală Bisericel sale, a in­
stituit-o sfintă, ca să sfințescă pe membrii el prin în­
vățătura sa morală, prin dogme, prin tainele ce a 



193

instituită și prin tóté mijlócele ce ï-a oferită spre acestă 
scopă : Fiți sfinți precum și eü Domnulă D-deulu vos­
tru sfinții sínt. Prin urmare Biserica fiind sfintă are drept 
scopă de a sfinți pe membrii el. Cu töte acestea membrii 
bisericeï ortodoxe, nu se póte dice și afirma, că nu comită 
greșeli. Pentru acésta nu putem dice iarăși că membrii 
bisericeï căduțî în mari greșeli nu sunt membrii al 
bisericeï; căci Evanghelistulă Ión dice: «dacă am 
dice că pëcatù nu avemu, ne-am înșăla și adeverii 
n’ar fi. în noi. (I Ión. 1—8). Acela a dată, pe unii 
apostoli, pe alții prooroci, pe alții evanghelist!, iar pe alții 
păstori și învățători, pînă când vom ajunge la desă- 
vîrșirea sfințiloru spre împlinirea slujbei, spre edifi­
carea corpului lui lisus Christos.

Asemenea dice Apostolulă Paul: cum Christos a iu­
bită Biserica și pe sine s’a dată pentru dînsa, ca să 
o sfințescă, curățind-o cu spălare de apă prin cuvîntă, 
ca să o puie pe va înainte-și biserică mărită, ncavendă 
pată saă sbârcitură, saă alt-ceva de acestă felă, ci ca să 
fie sfintă și fără prihană. (Efes. 5, 25, 28).

Pe lingă acestea biserica învață, pe omeni cuvîntulă 
sfintă ală lui D-deă și săverșesce tainele pentru sfin­
țirea viețel omului și a acteloră sale, făcendă pe omă 
templu ală daruriloră Duhului Sfintă, cum dice Apos­
tolulă: «Aă nu socotiți că sunteți biserica Duhului 
Sfintă». (I Corint, 6, 19)?

Civile din Alexandriea elice: «Elu, numesce Biserica 
orașulii sfinții, căci sa sfințită nu prin sereiciulă 
dupre lege, pentru că legea nu conduce pe nimeni 
la o perfectă dreptate (Ebrel, 7, 19), ci devenindu 
conformă cu Christos și participândă cu natura sa di­
vină prin împărtășirea Spiritului sfintă, cu care suntem 
însemnați, ca cu unu sigiliu pentru diua rescumpărărel 
(Efes, 4, 30), fiind curățită de totă nedreptatea, și fiind li­
berată de totă necurățeniea (asupra lui Isaia, cas. 52, v. 1).



19i

Din causa acestoră însușiri. diferitii scriitorii numescü 
biserica casa lui D-deü, mirésa și corona lui Christos, 
deplinătatea darului lui D-deu.

Biserica e universală, (sobornicescă, catolică). Bi­
serica creștină ortodoxă se numesce si universală saü 
ca(o[ică.

1) Pentru că ea priimesce în sînulü sëü ca membri 
pe toți omenii din tote părțile. Fie omenii câtă de de­
părtați în lume, fie printre popórele inculte și prin in­
sulele Oceaniei si Americel. dar tinêndü doctrina creștină 
ortodoxă sunt și rămână fii al Bisericel ; pentru că 
lisus a ruptă zidulü de deosibire între naționalități, 
dicêndü : Predicați evanghelica la totă zidirea

Prin urmare principiulu, care face ca biserica să fie 
universală, stă întracésta. că ea nu este numai pen­
tru unü poporü, ci pentru totă omenirea; nu numai 
pentru unu timpii, ci pentru totü-dé-una ; căci numai 
religiunea creștină ortodoxă e singură adevărată și des­
coperită de însuși Fiulü lui D-deu. Deci și biserica 
întemeiată de Dînsulă este pentru totü-dé-una ca operă 
a lui D-deü. Cele-l-alte religiunl sunt lucru alü óme­
nilorü și nu coprindü în ele adevèrulü absolută, eternü 
și neschimbată ; ele nu predică adevărata învățătură 
a lui D-deü, ci a ómenilorü, cari au înființată acele 
religiunl.

11) Biserica se numesce universală pentru că ea, 
fiind opera lui D-deă, coprinde în sine töte adevă­
rurile necesare, alâtă pentru credință câtă și pentru 
vieța morală a tuturoră membriloră, și nu are nece­
sitate de a împrumuta de nicăerl nimicii din ceea-ce e 
necesară mântuirel ómenilorü.

Biserica se numesce Apostolică. lisus dicêndü 
Apostolilorù să predice evanghelica la totă făptura, 
(negreșitu făptura inteligentă a omenire!), prin acesta 
a dată Apostoliloră autoritatea de a funda Biserici în 



195

tőle părțile, pe unde predicau. Organisațiunea acestora 
biserici e opera Apostoliloră ; constituirea ierarchiei, 
continuată pînă la noi și pentru totù-dé-una, este lucru 
ală Apostolilorü. Acestea töte dau bisericel dreptulă 
de a sta pe basele stabilite și de Apostoli, și pentru 
acestă motivă ea se numesce și Apostolică saă Apos- 
tolescă.

Afară de acesta, Apostolii sfințiți de însuși Dom­
nulă au priimită puterea de a sfinți sau hirotonisi, 
Episcop!, presbiter! și diacon!, și aceștia aă hirotonisită 
pe urmașii loră pînă în elitele nóstre. lisus a disă 
Apostolilorü : «Datu-mi-s’a totă puterea în ceru și 
pre pămîntu. Drepții aceea, mergêndü, învețați töte 
némurile», etc,, învețăndu-I să păzescă töte câte am 
poruncită voué, și iată eu sunt cu voi pînă la slîr- 
șitulă vécurilorù. (Mat.). Dupre cum Tatălă m'a tri­
misă. așa și eă vë trimită pre voi. (Iar către Petru 
dice: «Tu ești Petru și pe acestă pietră voiă zidi 
biserica mea și porțile iadului nu o vor sjărlma. 
Ție-țî dau chicile împerăției cerului. Totă. ce vel 
lega pre pămintă, va fi legată și în ceru, și ce vel 
deslega etc. (Mat. 16, 19/ Din aceste dise ale lui 
lisus Christos ori cine póte înțelege, că biserica, de și 
e întemeiată de lisus Christos și elă e capulă el : cu 
tóté acestea, este și Apostolică, adică întemeiată pe în- 
velăturile Apostolice.

Dintre Părinții bisericel, Clemente Romanulă dice : 
«D-deu a trimisă pe lisus și lisus pe Apostoli. Acești 
miniștrii credincioși, priimindă porunca din gura Dum- 
nedeesculul loră învățătoră, s’aă dusă pretutindeni să 
anunțe și să propoveduiescă apropierea împerăției lui 
Dumnedeu.

Predicându el ast-telă prin țări și orașe și consti- 
tuindă biserici saă comunități creștine, aă alesă pe 
cel d’înlâiă aï Bisericiloru. După ce l-au încercată prin 



196

luminile Slîntuluï Duhü, de care el eraú plini, ï-aü sta­
bilită Episcopl, presbiteri și diaconi peste toți aceia, carl 
trebuiau să crédá în cuvîntulă Evangheliei. Și au po­
runcită ca după mórtea lord, alțl bărbați încercați 
(probați) să urmeze în oficiulă lorii.

Și așa toți părinții bisericei, mărturisescă despre te- 
meliea apostolică a bisericei; din care causă, Aposto- 
licilatea Bisericei este pusă și recunoscută chiar în 
Simbolulu Credinței.

Biserica ortodoxă este infailibilă. Religiunea și 
biserica creștină ortodoxă, Hindu instituite de însuși 
Fiulă lui D-deă ; pe de altă parte, biserica stându 
tot-dé-una pe piétra fundamentală pusă de Domnulă. 
Capulă nevedută ală ei, ne-abătându-se nicl-o dată 
de la învățătura sfintei Scripturi, nici o dată nu póte 
fi supusă greșelcl. Persónele saă membrii bisericei, ca 
individ! potă greși, dar biserica, căreia nu i se póte 
pune altă temelie de cât cea pusă de lisus Christos, 
nici o dată nu greșesce: ea nu se pôle înșăla, nici nu 
póte înșăla pe nimeni. (Epistola Palriarhiloră, art. 2,12). 
Inlalibilitalea bisericei residă în representațiunea sa 
ecumenică.

Despre Mistere ca mijlóce de comunicare 
a Gratiei Divine î

Misterele saă tainele sunt lucrări sfinte, care, săver- 
șite fiind sub tonne visibile, împărtășescă suileteloră 
credincioșiloră, grațiea sau darulă celă nevedută ală 
lui D-deă (Conf, ortod. R. 99). Prin urmare misterele 
nu sunt numai semne, ci sunt organe sau instrumente, 
prin care lucreză grațiea divină asupra acelora, cari se 
apropie de ele. (Epis Patri. art. 15).

Însușirile pe care Biserica ortodoxă le socotesce 



197

esențiale pentru mistere sunt: 1) că ele sunt instituite 
de însuși D-deă; 2) că sunt ceremonii visibile; și ală 
3-lea, că prin ele ni se comunică grațiea sau darurile 
cele nevédute ale lui D-deii.

Misterele sunt 7 și anume: Botezată, ungerea ca 
sf. Miră, Eucharistiea, penitența, preoțiea sau hiro- 
toniea, nunta și maslulă. In practica viețel creștine de 
la începutû s’aü săvârșită în sînulă Bisericei Orto­
doxe töte aceste taine ; dar nefiind necesitate, nici o 
dată nu s’a accenluatii numerulă de 7 si nu s’a făcutii 
nici o enumerare cum facemu astădl.

Insă după aparițiunea protestantismului și în vederea 
tendințelor de întindere a ideilorù luterane, și, în spe­
cială, avêndu-se în vedere că protestanlismulù nu mal 
ținea de câtă Botezată și cina, ca taine, Biserica or­
todoxa a fostă silită să preîntâmpine lățirea eroriloră 
printre ortodocși și a trebuită să lea o decisiune for­
mală și sinodală în privința tuturor dogmeloră orto­
doxiei, enumerândă aprópe tőle dogmele, cari consti- 
tuescă substanța ortodoxiei și consignându-le într'o 
carte simbolică, numită Conf. ortodoxă, a bisericei or­
todoxe de Răsărită fia anulă 1642 Sinodă Iași).

Pentru săvârșirea orl-cărul misleră este necesară 
întâiă materiea potrivită cu natura tainei, cum este 
apa la Boteză, pâinea și vinulă la Euharistie, untă de 
lemnă și alte substanțe, preotă canonică, chiemarea 
darului Duchulul simtă și óre-care cuvinte ce pronunță 
săvârșitorulă tainei.

Sectele protestante se deosebescu de biserica orto­
doxă în privința mistereloră : I Protestanții în materiea 
necesară fie-căruî mis terű nu vèdû de câtă nisce semne 
ale promisiunii divine, pentru escitarea credinței și 
Iertarea păcateloră.

Calvină și Zvingli socotescă că substanțele sunt 
semne ale grației divine, prin care celă alesă e asi­



198

gurată de credința sa și de promisiunile divine, ce a 
priimită. Socin iot ii în mistere vedă numai nisce forme 
externe, care deosebescă pe creștini de cei ce profe­
sezi altă religiune. Anabaptista consideră tainele ca 
semne alegorice ale viețeî spirituale. Cvackeri, lâpădă 
orl-ce formă externă a mistereloră și nu vedă în ele 
de câtă acte spirituale interne ale lumei ceresc!.

In generală vorbindă, tóté sectele protestante nu re­
cunoscu și nu admită adevârata formă și adevăratulă 
fondă; nu admită că ele comunică grațiea divină și nu 
recunoscă că prin faine se renasce și se sfințesce omulă.

Protestantismulu, sub tóté numirile și subdivisiunile 
sale, nu s’a mărginită numai a nu admite adevărata 
esență, a taineloră și eficacitatea loră, căci pe lingă 
diferitele loră opiniunl, în scurtă menționate mal susă, 
el nu recunoscă fote misterele ca taine, ci. dupre cum 
s'a dis ma! susă, numai botezulă și euharistiea. însă 
și acestea dupre ale loră greșite socotințe.

Săvîrșirea taineloră protestanții nu o condiționeză 
cu existenta preotului saă archiereulul, căci la el póte 
orl-ce laică a săvîrși taina.

In vechime Donatiștil, mal pe urmă Albigenil (sec. 
XII), viclefilil (sec. XIV) socotlaă că unu misteră numai 
atunci e valabilă, când e săvârșită de o personă piosă ; 
altfelă taina săvârșită chiar de ună preotă canonică, 
nare nici o valóre. Reformați! și Luteranii socotescă 
că eficacitatea unei taine atîrnă de credința și dispo- 
sițiunea persönelorä ce priimescă taina. Așa că o per­
sona dacă nu asistă la ună misteră și nare credință 
taina nu însemnâză nimic (Conf. Ausburgica art. 13)

Misterele sunt șapte
Biserica ortodoxă are 7 mistere, și nu are nie! mal 

multe, nici mal puține. Protestanții nu admită de câtă 



199

numaï 2 dupre cum s’a clisă maï susú. Protestanții 
neadmitêndù ca normă de credință si învățătură de câtü 
numaï sfînta Scriptură, pretexteză că nu tote misterele 
bisericeï ortodoxe sunt coprinse în módú expresă în 
sfînta Scriptură, și de aceea admitü numaï botezulü și 
cina, creclêndû că numaï acestea sunt coprinse în modă ex­
presă în sfînta Scriptură. Dar în sfînta Scriptură nu se 
spune, dacă sunt 7 mistere, saă dacă sunt 2, 3 saă nu­
maï 1. Cu tóté acestea biserica ortodoxă e păstrătorea 
adevëruluï creștină ; Ia ea trebue să ne adresămă pentru 
cunóscerea adevëruluï; căci eî i s’a încredințată adeverulă 
și depositulă sfintă.

Tradițiunea constantă a bisericeï, coprinsă în învă­
țăturile Părințiloră, ne încredințâză că sunt 7 mistere.

Practica constantă a bisericeï din timpurile primitive 
și pînă adi, e proba cea maî evidentă pentru No. de 
7 ală misterelorü. Nu numaï atâtă, ci și altă dovadă 
avemă pentru numërulâ mistereloră. Se scie, că nu numai 
biserica catolică occidentală ține numerulă 7, dar și 
diferitele secte orientale ca: Nestorieniî, Monofiștiî păs- 
trézá pînă astădî numërulù de 7 mistere. Aceste secte 
sunt eșite din sînulă bisericeï ortodoxe de pe la 
începutulă secolului al V-a, și nu se póte susține că 
în decursulă timpului, ele ar fi împrumutată de la or­
todocși numerulă de 7 ; căci ochii rëï, cu cari aceste 
secte priviaă biserica mumă, de la care s’aă depărtată, 
nu le-ar fi lăsată să considere și să iea ca bună ceea 
ce n’ar fi avută pînă la despărțirea loră.

Dacă Sinodulă din Iași (1642) a determinată în 
conf. luî Petru Movilă, numerulă de 7, acesta nu 
însemneză că ele pînă aci n’ar fi fost tóté în prac­
tica ortodoxiei ; ci însemneză numai atâtă : în acestă 
timpă încependă protestantismulă să-și propage cre­
dințele sale și să susțină că sunt numai 2 mistere, 
Sinodulă din Iași a fost ținută, pentru lămurirea tuturoră 



200

creștiniloră ortodox!, ca să enumere tainele, spre a nu 
fi nimeni indusă în erőre, de către misionari! protestanți.

Dacă pînă aci nu s’ar fi sciutü, că misterele sunt 
în numeră de 7, pentru ce ele se găsescă în bi­
serica Romei, care s’a despărțită de biserica mamă din 
din secolulă al Xl-lea ?

In sfînta Scriptură dacă nu se găsesce spusă anume 
despre lîe-care misteră și nu li se dă anume acestă nu­
mire, motivulă este ca evanghelia și epistolele aposto- 
liloră, nu sunt ună cursă sistematică, care să fie în­
tocmită ca ună manuală, în care se propune sciința 
în școlă, ci noulă Testamentă este suma tuturoră 
principiiloră creștine, pe care orl-ce membru al bisericel 
trebue să le întelegă în adeveratulă loră spirită, și să 
aplice la loculă cuvenită fiecare principiă. In acestă 
înlelesă tóté tainele, în substanța loră, sunt enuntiate 
în sfînta Scriptură și la loculă respectivă se voră vedé 
principiile evangelice, pe care se baseză fiecare misteră 
ortodoxă, fără nici o sforțare de înțelesă a locului ce 
se va cita.

Dacă ni s’ar cere să spunemă pentru ce sunt 7 
mistere, acésta n'am puté-o sei din vre-ună cuvîntă 
al Mântuitorului ; ci am puté dice numai, că așa a 
voită Intemeetorulă bisericel, și că aceste 7 mistere 
corespundă cu numerulă celoră 7 daruri ale Duhului 
Sfintă, etc.

Despre Boteză

Botezulă este întâiulă misteră al bisericel ortodoxe, 
pentru că nimeni nu póte fi membru și fiă al bisericel, 
de nu va priimi botezulă. Deci botezulă e nu numai 
ușa de intrare în biserică, ci e condițiunea neapărată 
și dobîndirea posibilității de a priimi pe celed’alte 
mistere. Acesta e motivulă. pentru care biserica nu prii- 



201

mesce căsătoriile între fiii el cu omenii ce nu sunt 
creștini.

Boteză însemnézâ afundarea în apă; afundarea în 
apă se face, pentru spălare. Din scopulă afundare! ré­
sulta însemnarea dogmatică a tainei. De aceea botezulu 
ca misteră îlă putemă defini astfelă: Botezulă este 
spălarea omului de pecată strămoșescă și de orî-ce 
pecată făcută înnainte de boteză.

Botezulă se săverșesce prin afundarea în apă de 3 
ori în numele Tatălui, al Fiului si ală sfîntului Duhă. 
Prin acestă lucrare vedută, se comunică sufletului celui 
botezată darulă celă nevêdutu ală Iul Dumnedeă, adică 
nascerea din noă, pentru mântuire saă fericire: Celă 
ce nu se va nasce din apă și din spirită, nu va 
intra intru împerățiea lui Dumnedeu. (Ión, 3, 5).

Forma vedută a botezului fiind afundarea, și prin 
urmare spălarea materială cu scopă de renascere spi­
rituală, botezulă la Părinții bisericel portă diferite nu­
miri, corespundetóre atâtă cu forma visibilă câtă și cu 
înțelesulu dogmatică. Astfelă: Iustin filosofulă numesce 
botezulă bale', Augustin îlă numesce isvoră sfîntă, 
Barnaba, îlă numesce apă, Justin îlă numesce lumină 
saă luminare, renascere, Gri g or ie din Nisis, ilă nu­
mesce sfințire, Epifaniă pecetiea lui Christos; în fine, 
Efrem Șirul îlă numesce sigiliidu chreștinismului. In 
Constituțiunile apostolice se numesce baiea vieței, iar 
Ciprian îlă numesce, apa vieței eterne.

Botezulă a fostă instituită de lisus Christos, după 
ce a săvârșită totă opera pentru mântuirea lumei, adică 
după restignire și înviere, când dice: «Datu-mi-s'a 
totă puterea in ceru și pe pămintă; dreptă aceea 
mergêndù. invețați tóté nemurite, botesându-le in 
numele Tatălui și ală Fiului și ală sf. Duhu, înve- 
țându i să păzescă tóté câte am poruncită voue, 
și iată eă cu voi sunt pînă la sfêrsitulü vécului 



202

(iMat. 28, 19—20). Celu ce va crede și se va boteza 
se va mântui; iar celu ce nu va crede se va osândi. 
(Epist. Patriar. Art. 15).

Din acestea se vede că botezulù e instituitei de în­
suși lisus Christos.

Din cuvintele Mântuitorului despre botezarea tuturoru 
némurilorü, se vede că botezulă, nu avea si nu are 
caracteră exclusiv, adică nu este numai pentru Iudei, 
ci elu este pentru tőle némurile.

Pe lingă acestea se vede și scopulă botezului, adică 
elu este instituită pentru dobîndirea mântuire! saü a 
fericirii omului. Botezulü lui Ión era numai ca pregă­
tire; căci elü dicea că boteză cu apă, și că după elü 
vine altulă, care să boteze cu focă și cu Duhulă sfinții, 

Când Petru a ținutii unü discursu în diua cincldecimel. 
poporulü l-a întrebată: ce să íacemü? Iar elă le-a 
spusă: pocăiți-vă și fie-care săsc boteze In numele Iul 
lisus Christos pentru iertarea pecateloru și veți 
priimi daruin sf. Duhu (Fapt. Apóst. 2. 28). In chi- 
pulu acesta s’aă botezată 3000 omeni în diua cinci 
decimle. Mal pe urmă Petru a botezatü pe Corneliu, 
celü dintâiă dintre păgâni, cu totă casa sa. Paul a bo­
tezată pe Sidia și pe Crispu ; Filip a botezată pe ser- 
vitorulă Reginei Candaciea din Etiopiea. Și ast-felu bo- 
tezulă, dupre cum a fostă săvârșită de Apostoli, așa s’a 
transmisă piuă la noi. Cele ce am disu pînă aci despre 
boteză, se vedă lămurită și la Părinții bisericescl, la 
Tertulian. în cartea sa de Baptismo (Cap. 10, 11 și 
13), la Basiliu Celă Mare în «Omiliea despre boteză». 
unde dice: Ión predica botezulü pocăinței și totă 
ludeea alerga la elă; Domnulă predica botezulü 
adopți unei', și cine dintre aceia, care aă pusă în elă 
speranța, va refusa de a se supune? Sf. Ion Chrisostomă 
dice: Veți întreba, pentru ce Domnulă nu boteza elă 
însusî? J



203

înainte Ión dicea: Acela vê va boteza cu sfîntulă 
Dubă și cu focu. (Math. 3, 11—18); dar elă nu de- 
dese încă spiritu simtă și pentru acesta nu boteza.

Partea visibilă a botezului

Partea visibilă. a botezului este afundarea celui ce 
sebotéza, și anume afundarea de 3 ori în numele 
sfintei Treimi. Aci distingemü 3 lucruri: Apa ca materie 
necesară pentru săvârșirea actului saü a tainei prin 
întreita afundare și forma saü cuvintele ce pronunță 
săvârșitorulă tainei.

Biserica Ortodoxă, la Sinodulü din Iași, a determinată 
practica necesară, care se observă cu strictețe din tim­
purile primitive, ca apa să fie curată, cum a fostă și 
apa Iordanului, în care s'a botezată însuși Domnulă și 
pe care elu a sfințit-o pentru acestă scopă.

Sfîntulü Cirilă al Ierusalimului dice : Dupre cum omulă 
e formată din sufletă și corpă, totă ast-telă și cură­
țirea este îndoită: nematerială pentru sufletă și mate­
rială pentru corpă. Apa curățesce corpulă, iar Spiritulă 
siîntă pecetluesce sufletulă, ca să putemă merge la D-deă, 
cu inima și cu sufletulă spălate în apă curată. (Ca- 
tihesa III, No. 2).

Sf. Vasilie dice: Botezulă propuindu-șî ună îndoită 
scopă : adică să distrugă corpulă pecatului, ca elă să 
nu mai porte fructele morțil și să facă să trăâscă 
prin spirită, ca să producă rödele sănătății. Apa însem- 
nâză mórtea, priimindă corpulă ca în mormîntă ; iar 
spiritulă comunică puterea vie reînoindă sufletele nőstre, 
și făcându-le să frecă din paliditatea mortală a peca­
tului la viâța primitivă. (Despre Spiritulă sf. 15).

In fine, sf. Ión Damaschin dice: Domnulă ne-a po­
runcită ane renasceprin apă, și prin Spirit, sub infu- 



201

siunea Spiritului sfintü în apă, dupre rugăciunea de chie- 
mare; pentru că omulă e formată din 2 părți: sufletă 
și corpă. Domnulu ne-a curățită prin apă și prin spirită. 
Prin spirită pentru a rcînoi în noi chipulă și asemă­
narea cu D-deă; prin apă pentru a curați corpulă de 
pecatulă prin grațiea spiritului și a-1 libera de peire. 
Apa aci e chipulă morțiî, iar spiritulă arvuna viețel.

Din cele dise mal susă se póte vedé și înțelege 
de orl-cine, că nu e permisă a se întrebuința la boteză, 
altă lichid de câtă apa. Dacă Luteranii, în casă de 
lipsă, admit și altă lichid, prin acestă sunt în contra- 
dicere cu practica primitivă a bisericii și cu spiritulă 
curată ală doctrinei Evangelice.

Săverșirea acestei taine nu se face de câtă prin 
afundărea de trei ori în apă. în numele sf. Treimi, 
simbolisând nascerea, mórtea și învierea D-luI (Ciril ală 
Ierus. pazaXoY'a institutio mystagogica).

Din acésta causă Biserica ortodoxă tot-déuna a con­
siderată că nulă și neeiicace botezulă Eunomialiloră și 
Montaniștiloră, făcută prin o singură afundare.

Botezulă prin stropire, dacă a fostă tolerată în tim­
purile primitive, în cașuri de (forță) bălă, nu este 
admisă în ortodoxie, căci astfelă de boteză prin stro­
pire, nu numai că este o excepțiune, dar este in con- 
tradicere, chiar și cu semnificațiunea proprie a cuvîn- 
tulul boteză.

Botezulă trebue să se facă în numele sf. Treimi, 
căci în casă contrarié botezulă nu e valabilă. In 
constituțiunile apostolice e determinată, că dacă vre-ună 
Episcopă saă presbiteré, boteză altfelă de câtă dupre 
instituțiea Domnului, în numele Tatălui, ală Fiului și ală 
sf. Duhă, să fie destituită (Regula 49). Ciprian dice: 
lisus Christos însuși a prescrisă, ca să se boteze în nu­
mele sf. Treimi, (baptisare in plena et adunata Trini­
tate) Epist. ad. lubam 73). Sf. Vasile dice: Sunt 2 mij- 



205

lóce pentru mântuire, unite prin natura loru și nese- 
parabile; căci credința este deplină prin boteză, și bo- 
tezulu este întemeiată pe credință; dar și botezulă și 
credința sunt îndeplinite prin acelașă nume. După 
cum credemu în Tatălă, Fiulă și sf. Duhă, totă asemenea 
suntem botezați în numele Tătălul, Fiului și sf. Duhă, 
și după cum mărturisirea credinței vine înainte astfelă 
și botezulă pecetluesce asentimentulă nostru și cre­
dința nostră vine în urmă. (Despre Spiritulu sfântă).

Locurile din scriptură despre botezulă în numele 
lui lisus nu sunt ceva contrarii botezului sf. Treimi ; 
căci aceste locuri atâta însemnare au, că trebue cine-va 
să se boteze cu botezulă instituită de lisus Christos 
iar nu numai în numele lui lisus Christos, Exactitea 
acestui înțelesu ală locuriloru din scriptură se învede- 
reză chiar de lisus Christos ; căci dacă mântuilorulă 
ar fi înțelesu si voită că botezulă să se facă numai 
în numele lui, atunci n’ar fi poruncită Apostoliloră, să 
boteze în numele Tătălul, ală Fiului și ală sf. Spiritu.

Efectele sf. Botezu.

Efectele dobândite prin sf. Boteză sunt : 1) Renascerea, 
adică nascerea din noăsufletesce, după care lisus Chris­
tos dice.- «Dacă cine-va nu se va nasce din apă si din 
spiritü nu va pute intra în împerățiea lut D-deă». 
2) Prin boteză omulă se curățesce, se justifică, se sfin- 
țesce și se împacă cu D-deă. Acesta se vede din cu­
vintele Apostolului Pavel, când dice: «Pocăiți-ce, și 
fie care să se boteze în numele tul lisus Christos 
pentru iertarea păcatelor» (Fapta 11.38) Iară Apos­
tolulă Paulă dice. «lisus Christos a iubită biserica 
și pe sine sa dată pentru dînsa ca să o sfințescă 
cu spălare de apă, prin cuvîntulă vieții, ca să o 



206

pue înainte-șî pl bici de mărire, neavéndu sbârcitură 
și alt-ceva de acestă felu, ci ca să fie sfintă și 
fără imputare. (Eíes. 5.; 25.27),

3) Toll ceï ce priimescă botezulu se facă fil aï luï 
D-deă si membrii aï bisericeî, căci loti câtï se boteză, 
în lisus Cristos se îmbracă, adică toți devină uniți cu 
lisus Christos.

4) Toți membrii bisericeî spălându-se de pecatulă 
strămoșescu, se mântescă de pedepsele veclnice ale 
neascultare! primiloră părinți și se facă părtași viețel 
veclnice celei fericite, dupre cum dice Apostolulă Paulă: 
i Șielă ne-a mântuită nu pentru faptele Hősire de 
dreptate, care le-am făcută, ci pentru misericordiea 
sa, prin baiea renasccrel, și prin renascerea spiri­
tul ui sfîntă. pe careta vărsată peste noi cu îmbel- 
șugare prin lisus Christos mântititoridă nostru, ca 
fiind îndreptați prin gratie, să ne facemă moște­
nitori al viețel veclnice, dupre speranță. (Tit. II 5, 
7; I Petru 3, 21).

Necesitatea Botezului
Omulă, creată după chipulă și asemănarea lui D-deă, 

a fostă destinată pentru fericire. Prin neascultare s’a 
înstreinată de la D-deă și a perdută fericirea. D-deă n’a 
voită și nu voesce perderea omului, ci voesce ca toți 
să se mântuiescă și să fie vil. Pentru acesta fiulă 
unică ală lui D-deă a luată natură omenéscâ și a 
venită în lume spre a o readuce la D-deă și fericire.

Mijîoculă de readucere este renascerea spiritului prin 
grațiea divină. Acestă grație nu se dobêndesce de câtă 
prin boteză și credință. Deci nimeni nu se va putea 
íntórce la fericire în împerățiea lui D-deă. de câtă prin 
boteză, cum s’a disu mal susă: De nuse va nașce 
cine-va din apă. etc.



207

Dacă dar omulu este destinată pentru fericire și 
dacă acestă stare nu șl-o póte redobèndi de câtă prin 
boteză, este evidentă că omulă trebue să priimescă 
neapărată botezulă, fie elă, în vîrstă înaintată, fie copilă, 
lisus Christos dice: «Lăsați pruncii să vină la mine, 
căci a unora ca aceștia este impărățiea lui D-deü».

Istoriea Bisericel ne dovedesce că chiar din timpu­
rile Apostolice era stabilită a se boteza nu numai cel 
în vîrstă, ci și pruncii. Acestă practică să vede în Bi­
serica ortodoxă chiar și pînă în diua de astă-dl; ce 
este și mal multă, botezarea copiiloră există chiar și 
în Bisericile eterodoxe.

Pe lingă cele dise pînă aci, despre boteză, este ne­
cesară a se aminti și despre cel ce aă murită în 
persecuțiunl, fără a pute priimi botezulă; căci dacă 
biserica a recunoscută ca membrii și fil aï sél chiar 
și pe cel ce au adormită înainte de venirea lui lisus 
Christos, pentru credința loră în lisus Christos, care avea 
să vie, cu atâtă mal multă, biserica nu póte a nu 
recunősce de membrii și fii aï sèlpecelce aă murită 
în timpulü góneloru, mărturisindă pe lisus Christos și în­
vățătura sa înaintea omeniloră, căci aceștia aă fostă 
botezați în sângele loră și aă suferită chinurile și 
mórtea prin credința în lisus Christos și a învățături- 
loră sale. Prin urmare el s'aă mântuită și s aă botezată 
prin propriulă loră sânge. Despre acésta atestă însuși 
lisus Christos, când dice : «Orl-cine më va mărturisi și 
më va recunősce înaintea omeniloră, îlă voiă mărturisi 
și eă etc. (Mateiu 10; 32); Celă ce va voi să se mân­
tuiască, se va pierde; și celă ce se va pierde pentru 
mine și pentru Evangelie se va mântui (Mat- 8; 36, 
10; 36, 15; 25).

Acestă boteză a fost înțelesu de lisus Christos, când a 
disă Apostoliloră și l-a întrebată : «P.idețl să vëbote- 



208

saft cu botezată, cu care mè voiü boteza eü»? (Marca 
10, 38).

Sí. Basiliü dice: «Sunt óméul, carl, in lupta 
pentru credință, aü priimită mórtea pentru Chris­
tos; el nu mal ait trebuință de simbolulil apel pen­
tru mântuirea lorii, fiind botezați prin propriulu 
lorii sânge (Despre sf. Spiritu, cap. 15).

Cine póte săvîrși Botezulu ?

lisus Christos a dată Apostoliloru puterea de a bo­
teza. Acesta putere din totă vechimea a avut-o nu nu­
mai Apostolii, ci și succesorii lor Episcopii și Presvi- 
tcril. Acésta se póte vedé din practica Apostolică co- 
prinsă în constituțiunile Apostolice. Cu Iote acestea, 
dupre exemplulii diaconului Filip, în vechime se permi­
tea și diaconiioru de a săvîrși botezulă (Acta 6.5); 8.12 ; 
13.38. In casulu de absolută necesitate, (în lipsă de 
Episcopii sau presbiterit), dupre cum atestă Tertulian 
(de baplismo cap. 18), cum și all! părinți al bisericii. 
In casulu de imperiosă necesitate, era permisă chiar și 
laiciloru creștini de a boteza în numele sf. Treime, 
cum se permite chiar și până astă-dl. (Cont. ortod. 
R. 102. Epist. Patriarch, capii. 16). Acestă permi­
siune. Biserica a dat o negreșitu în virtutea principiului 
stabilită la taina preoției, că preotiea este de 2 feluri: 
preoțiea universală și preoția specială seu miste- 
riosă. Și de óre-ce toți chreșlinil ortodox! sunt mem­
brii al preoției universale; do óre-ce el au priimită ună 
gradă de sfințenie superiorii celei din vechiulă Așeză- 
mentă, lucru ce se póte vedé și dovedi, prin faptulă 
că Creștinii intră în Biserică, unde oficieză preoții, ba 
une-orl și în altaru. fără a Q consacrat! în treptele e- 
rarhice ale preoției speciale.



209

Copiii, ne putêndü pronunța și recita articolele sim­
bolului credinței cum era stabilită din vechime în rîn- 
duelile bisericei ortodoxe, pentru cel ce venlaă la creșli- 
nismú, el sunt botezați pe basa mărturisirel credinței na­
șului loru, care ca părinte spirituală și prin faptulă 
priimirel copilului în brațe și ală recitărel artic. credinței 
îșî iea sarcina de a creșce pe noulă fiă spirituală, în 
totă puritatea doctrinei ortodoxe. Prin recitarea artic. 
Simbolului de către nașă se póte vedé că elu garan- 
tézd înaintea lui D-deă și a omeniloră despre creș- 
cerea copilului în credința pură a bisericei ortodoxe. 
Pentru acésta nașulu tot-dé-una trebue să fie fiă și 
membru al Bisericei ortodoxe și nici de cum de altă con­
fesiune și cu atâtă mal puțină nu póte 11 necreștină.

Ungerea cu sf. Miră

Prin Boteză renàscêndu-ne și intrândă întro nouă 
vieță spirituală a împărăției Iul D-deă, suntem cură- 
țițl de pecalulă originală, îndreptați și sfințiți. Dar, 
precum în vieța naturală a omului, după ce el a venită 
în lume, are trebuință de aeră, de lumină, de ajutore, 
spre a se desvolta treptată ; totă așa e și în vieța spi­
rituală. Din momentulă, ce omulă s'a născută de susă 
prin grațiea divină, nu póte trăi și a se desvolta spi- 
ritualmente fără ajutorulă grației divine. Acésta îl este 
aerulă și lumina și de ea are trebuință nu numai 
pentru întreținerea noue! vieți spirituale, ci și pentru 
întărire și desvoltare treptată. Deci pentru întărirea 
darului lui D-deă priimită la boteză se săvărșesce asupra 
celui botezată al 2-lea misteră numită ungerea cu 
sfintulü Miră.

Ungerea cu sf. Miră este ună misteră al bisericii creș­
tine ortodoxe, care se săverșesce prin ungerea cu sf. Miră, 

14



paliilor determinate ale corpului celui botezată și pro- 
nuntândă următorele vorbe: «pecetea darului sf. 
Dalia- prin care celă ce priimesce ungerea dobîndesce 
puterile necesare spre a se întări și cresce în vieța 
spirituală. Acestă misteră în scrierile Păr. Bisericel, 
portă diferite numiri: nne-orî se numesce impunerea 
mâiniloră (fapte 8; 16, 17); mal adesea se numesce 
ungere, ungere misteriâsă, ungerea mântuirel, 
darul u sf. Dubă, simbolulă spiritului, confirma- 
fiune, săeerșire, sigiliulu vieței eterne, sigiliulu 
spirituală, sigiliulu Domnului.

Institidiea divină a ungerel cu sf. Miră. Ca să 
putem vedé, că ungerea cu sf. Miră îșl are origina 
divină, trebue să luăm și să înfelegemă bine locurile 
din sf. Scriptură, relative la acestă misteră. Intre aceste 
locuri se potă cita cele următore: lisus stândă în pi- 
cióre dicea cu voce tare: «Dacă cine-ra Inseteză. 
să vie la mine și să bea. Dacă cine-ca crede în 
mine, riuri de apă vie cor curge din inima Iul». 
Prin aceste dise se înțelege spiritulă stintă, pe care avea 
să-lă primăscă cel ce voră crede în elă: căci spiritulă 
sfîntă nu se dedese. de óre ce lisus nu se glorificase 
încă (Ión, 7, 37—33). Prin urmare in aceste (lise 
trebue să înfelegemă că e vorba despre darurile sf. 
Dubă, cari aveaă să se reverse asupra sufleteloră 
credincioșiloră.

In faptele Apostoliloră iarăși se dice, că Apostolii, 
care eraă Ia Ierusalim, după ce aă aflată că cei din 
Samariea priimiserăcuvîntulă lui Dumnedeă. li-aă trimisă 
pe Petru și pe Ioan, care aă făcută rugăciuni pentru el 
ca să priimescă Spiritulă sfîntă : căci nu se pogorîse 
peste nici unulă din el Spiritulă sfîntă, ci priimiseră nu­
mai botezulă in numele Domnului lisus.

Atunci el și-au pusă peste dinșil mâinile și aă 
priimilă sfîntulă Spirită (Fapte 8; 14—17'1.



211

Din acestă locü alti Scripture! se vede că Apostolii 
comunicau credincioșiloră sfîntulă Spirită nu prin 
boteză, ci prin punerea mâiniloră, asupra acelora, care 
priimiseră botezulă ; și că prin acestă punere a mâinilorti 
le comunicau darurile sfîntuluî Spirită, necesare pentru 
orî-cine a priimită botezulă. Totă de o dată se vede 
lămurită, că impunerea mâinilorti. constituia o lucrare 
misteriosă, deosebită de a botezului. Și dacă Apostolii 
în tóté lucrările loră erau inspirați de Duhulă sfintă, 
urmeză că acestă operațiune misteriosă îșî are origina 
sa la Dumnedeă.

Totă asemenea ailămă despre nisce omeni, pe cari 
Apostolulă Paul l-a întrebată : cu ce boteză s’aă bo­
tezată? Iar el I-aă spusă că s’aă botezată cu botezulă 
Iul Ión. In urma acestui răspunsă Apostolulă l-a bote­
zată în numele lui lisus Christos și în urmă puindu-șl 
mâinile peste el, Spiritulti sfintă s'a pogorîtă peste 
dînșil (Fapte 7). Totă apostolulă Paul dice : Acela, care 
ne confirma pe no! cu voi în lisus Christos și care 
ne a unsă cu a sa ungere, este însuși Dumnedeă și 
elă ne-a însemnată cu sigiliulă seă și ne-a dată, ca 
arvună, sfîntulă Spirită în inimile nóstre (2 Corint, 1 ; 
21—22).

Prin urmare Apostolii săverșaă acestă misteră prin 
punerea mâiniloră și totă el în urmă, nu rămâne în- 
doélà, l'aă înlocuită cu ună semnă, care corespunde 
mal bine cu vorba ungere.

Partea visibilcl a acestui misteră este ungerea 
în crucișă a membrelor prescrise în ritual. La săvârșirea 
acestei taine avemă a deosebi mal multe lucruri și anume :

1. Rugăciunea, ce se face înainte de ungere pentru 
chlemarea știutului Spirită, se făcea chiar și în timpulă 
Apostolilorü, cum vedemă că a făcută Apostolii Petru 
.și Ión ( Acta 8 ; 15).

2) Materiea ungerii este sfîntulă Miră, care-șî are 



212

origina chiar de la Apostoli, dupre cum s’a disă mal 
nainte (I Ión 2, 20; II Corint 1; 21— 22). Acestă 
ungere materială e așa de vechie în biserică, în cât 
nimeni nu-ï pôle fixa odată posterioră; ceea ce lace 
ca acestă ungere să coincidă cu timpurile apostolice. 
Pe lingă acesta apostolii deteseră ordine aspre ca să 
se păstreze tradițiunile loru scrise sau orale. (Timot. 
6; 20: 2 Tessal. 2; 15); iar urmașii sciindă loculă 
sfintă, ce aîncăldilu inimile Apostoliloru și credința loră 
pînă la morte, nici o dată nu șl-ar fi permisă de a 
schimba ceva din rînduelile Aposloliloră și mal alesă 
cele relative la mistere. Afară de acesta, când scimă 
cu câtă scrupulosilate aă păstrată aședămintele apos­
tolice, nu putemă admite că acestă schimbare ar fi 
făcut-o cineva fără consimțimentulă înlregeî biserici.

Și dacă ar fi tentată cineva, s’ar fi făcută sgomotă 
în totă biserica ; totă asemenea s’ar fi sciută timpulă, 
dacă biserica, prin vre-o adunare a el. ar fi făcută 
acestă schimbare. Afară de acesta întrebuințarea știu­
tului miră ca substanță de ungere la săvârșirea acestui 
misteră tot-dé-una a fost considerată neapărată, nu 
Iotă așa însă și punerea mâiniloru.

Sinódele ortodoxe, fie particulare fie ecumenice, cum e 
Sinodulă din Laodiceea (304) și Sinodulă ală ll lea ecu­
menică (381) determinândă condițiile de admitere a 
unoră eretici în sînulă Bisericii a holăiîtu ca prii- 
mirea sa se facă prin ungere cu sf. Miră (Sinod. 2 
ecum. canon. 7 ; Laodicea C. 7, 48 ; Sinod. G ecum. c. 95).

Părinții Bisericii iarăși la săvârșirea acestui misteră, 
facă mențiune numai despre ungere, nu și despre pu­
nerea mâiniJoru.

Așa Cirilă din lerusalimă are o întregă omilie con­
sacrată numai spre a explica ungerea cu sf. Miră (Omi- 
liea 3).

Dacă unii din Părinții Bisericeï, prin unele localități, 



213

pe lingă ungere păstrau și punerea mâiniloru. Acésta 
o făceați spre a se ține óre-cum și punerea mâiniloru 
ca usú apostolică ; iar în Biserica româno-catolică de 
regulă pe lingă ungere se face și punerea mâiniloru. 
negreșită pentru același motivă, de și nu mal e nece- 
sără — o lucrare fiindă înlocuită prin alta.

Ungerea în crucișă cu st. Miră este forte vechie în 
Biserică. In secolulă ală IV Părinții Bisericii Ambrosiu 
și Augustin vorbescă despre ea și explică și scopulă 
acestei ungeri, aplicată la diferite părți determinate aie 
corpului umană. Ce este și mal multă, Ciril din Ieru­
salim, în mistagogiea sa (3, 4), arată anume care membre 
ale corpului se pecetluiaă: Fruntea, urechile, nările, 
pieptulă.

Iar sinodulă ală 2-lea (c. 6), sinodulă ală 6 (c. 5) 
determină ungerea ochiloru, a frunțel, a urechiloră, a 
năriloră, a gurel. Efrem Șirul menționeză despre ungerea 
tutoră simțurilorti. Cu modulă acesta vedernu că tóté 
organele principale, tóté simțurile și tóté facultățile su­
fletului sunt luate in considerațiune la acestă misteră, 
ca fote să se fortifice prin puterea grației divine.

Biserica Romei face ungerea, saă cum o numesce 
ea, confirmațiunea, numai la frunte, pe când Biserica 
Ortodoxă are în vedere întréga natură a omului. Acestă 
practică ortodoxă o păstreză și unele secte orientale, ca 
Copțil, Armenii, lacobițil.

Pronunțarea cuvinteloră : pecetiea darului sf. Duliu, 
este hotărîtă chiar de sinodului 2dea ecumenic c. 7. unde 
să spune că pe ereticii, care se întorcă la ortodoxie și 
mântuire, îl priimimă dupre ceremonialulă și usulă sta­
bilită: îi priimimă Însemnându-I, adică ungêndu-ï cu 
sfîntulă Miră, mal întâia la frunte, apoi la ochi, la 
nări, la gura, la urechi, și însemnându-I dicemu : pecetiea 
darului Duhului sf. Dar când dice acésta Sinodulă, 
nu dice că hotarèsce a se dice așa, pentru că usulă



_21J

era deja vechili și cunoscuta de toți, și nu se intro­
ducea acum prin decisiunea sinodului. Totă acesta e 
repetilă și de Sinodalii ală 6-lea ecumenicii 'canonii 95)

Efectele invisibile ale ungere! cu sf. Miră și 
nerepetirea acestui misteră

Lucru de căpetenie, ce produce ungerea cu sí. Miră, 
e comunicarea sf. Spirită credincioșiloru ce primescă 
taina. Prin boteză süniem curățit! de păcală și pre­
gătiți prin puterea darului Duhului sfinții : iar prin un­
gerea cu si. Miră ni se comunică tôle darurile sf Spiritii, 
necesare pentru vieță spirituală. (Conf, ortod. part. 1 
R. 105\ dupre cum se vede din faptele Apostoliloră 
(8; 14, 17).

Darurile sf. Spiritii enumerate de profetul ă Isaiea 
(cap. XI. 23) și comunicate sufletului creștinii sunt : 
Spiritulă înțelepciunii și atu înțelegerii. Spiritulă 
consiliului și ală tăriei. Spiritulă sciințeî și ală 
pietății. Spiritulă temerii. Dintre aceste daruri, spi­
ritulă înțelegerii, spiritulă sciințeî și ală consiliului lu- 
mineză și întărescii voința nostră în bine (Conies. R. 
78—80). In acestă privință apostolulă Ion dice: «Voi 
ați priimită ungerea sfîntă și cunoscețl iote lucru­
rile. Ungerea ce ați priimită de la Fiulă Iul D-deă ră­
mâne in voi si n’avetl trebuință de nimeni, ca să vă 
învețe ; dar fiind-că acestă ungere vë învață tóté lu- 
lucrurile și ea e adevărulu. liberă de orl-ce minciună, 
n’avețl de câtă să rămâneți în ceea ce vă învață ea. 
(I Ión 2; 20, 27). Totă despre întărirea ce ne dă un­
gerea cu si. Miră și crescerea în pietate vorbesce și 
Apostolulă Paul, când dice: Acela care ne confirmă 
și ne intăresce pe noi cu voi in lisus Christos și 
care ne unge este D-deă ; Elă ne-a însemnată cu si- 



215

giliulă séù și ne-a dala ca arvună sf. Spirită în ini­
mile nóstre (2 Corint. 1 ; 21:4; 30). Ați fost unși la 
pieptă, ca justițiea să fie Zaoa (cuirasa) vostră spre 
a stinge săgețile cele aprinse ale viclénulul (Eles. 6 : 
14, 16).

Eu potü totü în lisnsü Christosü. care me intă- 
resce (Filip 4 ; 13). Ungerea cu sf. Miru nu se repe- 
tesce. Cel ce se lepădă de credința creștină, pierdu 
starea lorü adeverată ; și pierdendă tőle darurile sf. 
Spirită, el nu mal sunt Biserica Iul. De aceea după 
întorcerea în sînulă ortodoxiei li se face ungerea cu 
sf. Miră spre a repriimi darurile sf. Spirită, pierdute 
prin renegare.

Dacă se ungă împărații, regii și domnii ortodocși, 
acésta nu e o repețire, ci este ună gradă superiors 
de comunicare a daruriloră sf. Spirită, pentru îndepli­
nirea exlra-ordinară a funcțiune! înalte, spre a guverna 
poporulă creștineșce și în dreptate.

Misterulu ungerii cu sf. Miră în Biserica Ortodoxă 
îlu póte săverși atâtă Episcopulă câtă și preotulă ; atâtă 
numai că sf. Miră trebue să fie sânțită de Episcopă 
(Confes. ort. R. 105), cum era și în vechime, conform 
canonului 3 al sinodului 11 din Cartagina, prin 
care se holăresce ca preotulă să nu facă sânțirea Mi­
rului.

Augustin și Chrisostom nu facă nici o deosebire între 
preotă și episcopă în privința săvcrșiril taineloră, de 
câtă numai în privința hirotoniei, care e reservată 
Episcopului : pentru acésta dar și ungerea cu sf. Miră 
o putea și o póte face și preotulă. Acésta se face și 
în tóté societățile creștine eterodoxe din Orientă, care 
aă păstrată practica Bisericei mame, din sînulă căreia 
s’aă depărtată.

Numai Biserica Romană se abate de la acestă prac­
tică și dreptă al preotului.



21(>

Săvârșirea tainei nu e când se sfințeșce mirulă, ci 
când se unge celu botezată.

Cu tote acestea biserica Romei, adesea s’a vëdutù 
silită să trimită preot! spre a săvîrși -ungerea. saă confir- 
mațiunea, numind pe asemenea preoți miniștri extra­
ordinari.

Dar ori cât de extraordinari ar ti asemenea preoți, 
el nu au mal multă de cât trépta loră Ierarhică, adică 
sunt și rëmân preoți. Prin faptulă acesta dar însăși 
biserica Romei, revine la spiritulă ortodoxiei, lără a voi 
să recunoscă egalitatea, saă mal bine disă dreptulă 
preotului în acestă privință. Teologii Romei nu sunt 
toți de aceeași părere în privința dreptului exclusivă 
ală episcopului de a săvîrși confirmațiunea.

Afară de acesta biserica ortodoxă săvârșesce ungerea 
cu slintulă miră imediat după boteză; iar biserica 
Romei din secolulă al XIII încoa, a separată botezulă 
de confirmațiune, săvârșindă confirmațiunea, pe la vârsta 
de 12 ani a coloră botezați, spre a li, dică el. copilulă 
în stare de a pricepe ce face. Dar dacă e chestiunea 
de pricepere, atunci trebue să se amâne și botezulă, 
după a loră cunoscință. Practica însă antică și cons­
tantă a bisericel ortodoxe a fost și este de a boteza 
pe copil de mici și de a săvârși imediat ungerea cu 
slintulă Miră.

Eucharisties

Eucharistiea este misterulă, prin care noi creștinii ne 
împărtașimă sub forma pâinel și a vinului cu adevă- 
ratulă corpă și sânge ală Mântuitorului ; pentru că în acest 
misteră ni se dă hrana și băutura necesară mântuirel, 
prea curatulă trupă și prea curatulă sânge al Domnului 
nostru lisus Christos, și împărtășindu-ne cu ele ne 
unimă cu însus! isvorulă vietel.



217

Pentru acesta biserica de la începută, după săvârșirea 
celorù-1-alte 2 taine precedente, imediat împărtășa pe 
celă intrată în sînulă el, spre a-î comunica deplină 
darurile siîntuluî Spirită, necesare nouel vieți spirituale. 
Sinodulă din Iași, prin R. 106 din Goni, ortodoxă, a 
hotărîtă formală ceea ce deja era în practica și cre­
dința ecumenică, cum că acestă misteră e superioră 
tuturoră celoră-l-alte. La săvârșirea acestui misteră nu 
e ca la cele-l-alte ; căci acolo materiea întrebuințată ră­
mâne neschimbată în esența el ; pe când la eucharistie 
pâinea și vinulă se transubstanțiâză în corpulă și sîn- 
gele Domnului lisus Christos. In cele-l-alte mistere se 
oferă credincioșiloră darurile necesare dupre natura 
fiecărei taine ; iar în eucharistie Domnulă se oferă pe 
sine însuși, adică corpulă și sîngele seă îlă dă cre­
dincioșiloră aràtândü marea dragoste a sa pentru lume, 
dupre cum însuși dice: Mai mare dragoste nu e de 
câtă să-șl pue cineva sufletulă pentru prietenul ù 
sèu. Și apoi în eucharistiea noi ne unimă cu însuși 
Domnulă, care este isvoră și dătătoră de vieță.

Pe lingă acestea eucahristiea e ună sacriticiă reală 
adusă lui Dumnedeu pentru totă lumea, pentru cel vil 
și pentru cel morțl (Conf. R, 107, Epistolele Patriarhiloră 
art. 14).

Numele acestui misteră. — Acestă misteră se nu­
mesce eucharistie adică mulțămire. pentru că atunci 
când lisus Christos a înființată acestă misteră și la săvâr­
șită cu Apostolii, mal înainte de săvârșire a mulțumită, a 
bine-cuvîntată și apoi a dală uceniciloră săi dicândă : 
luațl, mâncați. etc. Se numesce cina cea de taină; 
se numesce cina D-luï (1 Corint, 11. 20).

In constitui, apostolice (C. 11, 57) acestă taină se nu­
mesce corpulă Domnului ; senumesce sângele lui Christos, 
pentru că sub forma pâinii și a vinului ne împărtășimu 
cu însuși corpulă și sângele Mântuitorului. Ciprian. în 



epistola către Ceciliă (De lapsis—despre căduțl) îl nu­
mesce sacra mentum cal ids (misterulă paharului), 
dupre materiea întrebuințată. Sf. Vasile îl numesce pa- 
harulă bine-cu datării. dupre modulă sfințire! daru- 
riloru. Se numesce împărtășire saă cuminecătură, 
pentru că ne unimu cu lisus Christos. Se numesce 
paharulă deții, ală mântuirii (Constituliones, 8,13). 
In fine se numesce: Dumnedeescile, înfricoșatele 
taine, sf. Daruri (Damaschin, Expun. Cred. 4, 13)

Promisiunile lui lisus despre instituirea 
Eucharistie! si institutiea e! divină.

lisus Christos, mal nainte de a aședa misterulă 
Eucharistie!, adesea vorbla anunțândă și promitêndù să 
realisezecele anunțate despre acestă taină: ast-fel după ce 
săturase mulțimea prin înmulțirea pâiniloră, vêdènd că 
poporală urmeză după elă încotro apucă, voi să le atragă 
luarea aminte de a nu line atâtă de multă la pâinea, 
cu care elă l-a săturată ; ci să caute la hrana cea 
vecinică. care nu se strică nici o-dată : «lucrați. ca să 
aveți, nu hrana care pere, ci pe cea care va re­
mâne in reci, pe care o va da voué Fiulă, pentru 
că în elă Tatălă a imprimată sigiliulă.

Când Iudeii spuneaă că Moisi le-a dată un semnă 
despre misiunea sa divină prin mană, saă pâinea ce- 
rescă, lisus le-a disă : Moisi nu ca dată pâinea din 
Ceru, ci Tatălă ce va da adevérata pâine din Ceră. 
Iar când el aă cerută să Ie dea acestă pâine le-a 
răspunsă.- Eă sunt pâinea vieții. Acela, care vine Ia 
mine, nu va flămândi. și acela care crede în mine nu 
va înseta nici o-dată (lón. 6, 34, 35). Eă sunt pâinea 
cea vie care s'a pogorită din Ceră. Iudeii diceaă între 
sine: Ore nu e acesta fiulă lui Iosif, și cum dice că 



219

s'a pogorîtü din ceru ? Iar elü le-a rèspunsü : Adeverii, 
adeverii die voue, acela care crede în mine are vieță 
vecinică !

Eli sunt pâinea vieții. Părinții voștri! aii mâncat 
mană în pustie și aă murită; dar iată pâinea, care s’a 
pogorîtü din Ceru, ca célú ce va mânca dintrensa să 
nu moră. Eü sunt pâinea cea vie, care s’a pogorîtü 
din Cerii. Dacă cine-va mănâncă din acestă pâine, va 
trăi în veci, și pâinea care eă o voiü da, trupulu meii 
este, pe care trebue să-lu dau pentru vieța lumel 
(Ión 6; 47, 51).

ludei! audindu aceste cuvinte se întrebau: Cum 
póte să-și dea elă carnea spre mâncare? Iar lisus repeți 
acestă idee limpede : Adevërü dieu voue, de nu veți 
mânca carnea Fiului omului și nu veți bé sângele Iul, 
nu veți avé vieță întru voi. Acela, care mănâncă 
carnea mea și bea sângele meii are vieță întru elă și 
eă îlă voiü învia pe elu la diua cea din urmă. Căci 
carnea mea e adeverală hrană și sângele meii adevë- 
rată beutură. Acela, care mănâncă carnea mea și bea 
sângele meii remâne întru mine și eă întru elu. 
Dupre cum Tatălă, care m’a trimisă este viă și eu sunt 
viu întru Elu.

Acela, care mè mănîncă pe mine, va trăi prin mine. 
Aici e pâinea, care s'a pogorîtü din Ceru. Acesta nu 
este ca mana, care a mâncat’o părinții Voștri!, și care 
nu 'l-a împedecată de a muri. Acela care mănîncă 
acéstá pâine va trăi in veci (Ión 6, 53 ; 59). Acestea 
și altele multe sunt cuvintele prin care lisus promitea 
ucenicilorü sél instituirea misterului Eucharistie!.

După ce Domnulă a săverșită töte: după ce a îndeplinită 
misiunea sa de profetă și de Impèratü, înainte de a 
se aduce pe sine sacrificiă pe cruce în loculü mielului 
pascală pentru ștergerea pëcatelorü lumel, fiind-cu Apos- 



220

toii! în Ierusalim, Joi înainte de pașcele ebraică, a 
instituită misterulă promisă mal înainte.

Fiindă împreună cu Apostolii la masă și luândă 
pâinea și bine-cuvêntând-o, lisus Christos, a frântă 
și a dală uceniciloră sel dicêndu : luațl, mâncați, etc., 
și luândă paharulă a bine-cuvîntală, a mulțămilă și 
a dată uceniciloră dicendă : betl dintru acesta toil : 
căci acesta e sângele meii a legel celei noul, care 
se varsă pentru voi si pentru multi, etc. (Mat. 26; 
26—31).

Prin instituirea acestei taine lisus, în loculă sacri­
ficiului și ală pașcelul simbolică din legea vechie, a 
instituită sacriliciulă celă fără de sânge ală legel celei 
noi, adică realulă sacrificiă, care era preînchipuilă in legea 
vechie sub diferite forme pînă la realisare ; iar în urmă 
pe cruce s’a dată pe sine jertfă îndeplinindu-șl mi­
siunea de Arhiereă.

Materiea proprie pentru săvârșirea acestei taine și 
serviciulű divină, în timpulü căruia se celebrâză

Materiea necesară pentru săvârșirea eucharistie! este 
pâinea și vinulă, conform practicei constante și neîn­
trerupte a Bisericel ortodoxe de la începută și pînă 
adî. si determinată de Sinodulă ecumenică întrunită 
la lași prin Confesiunea ortodoxă R. 107.

Pâinea trebue să lie de grâă curată și dospită, cura 
era cea obicinuită pentru mâncare la iudei și care a 
fost întrebuințată, la masă de lisus cu ucenicii. Așa a ur­
mată Biserica ortodoxă. Legea v. Așezămintă prescriea: 
de la a 14-a di sera și pînă la a 21-a di sera a 
aceleiași luni veți mânca azimă și să nu se afle 
în casele vâstre aluată în acele 7 elite (Exod 12. 
18, 19). lisus a instituită eucharistiea la 13 Nisan, și 



221

la 14 a lost răstignită; prin urmare 13 Nisan nu co­
respunde cu timpulü, când începea întrebuințarea azimeî ; 
deci nu mai rèmâne nici o îndoielă că lisus la cina 
cea de taină, a întrebuințați! pâinea ordinară, obicinuită 
la masă.

Afară de acésta, pâinea întrebuințată se numesce 
Artos, adică pâine cu aluată, iar nu azimă, adică 
pâine fără aluatű. Cum că pâinea se numia Artos, iar 
nu azimos, se vede din Acta Apóst. 2, 46 ; 47, 20 ; 7 ; 
(Corint 10; 16: 10; 21). In timpulü Apostolică în tote 
dilele se celebra sfinta eucharistie si Ebreil devenit! 
creștini se cumeneca în tote dilele. El bine, cum ar 
fi făcută el acésta, când legea le prescriea să mănânce 
azimă numai în cele 7 dile ale pașcelul ?

Un altă motivă că pâinea a fost de cea obicinuită 
este că Biserica ortodoxă a păstrată acésta cu iotă 
scrupulosilatea pînă astădl. Și dacă MonoiisițiI ce se 
mal află astădl întrebuinteză azimă, ca si Biserica Ro­
mei, acésta se datoresce inovațiunil loră ca Schisma­
tici; căci pe timpulü sinódelorü ecumenice Armenii nu 
introduseseră azima si comiteau altă abatere, adică nu 
întrebuințai! și apă, pentru care sinódele ecumenice Ie 
atrăgea atențiunea. Dacă pe atunci s’ar fi simtitü in­
troducerea azimeî, sinódele n’ar fi trecută acesta sub 
tăcere. Biserica Romei a introdusă inovațiunea azimeî 
numai și numai spre a se deosebi cu orl-ce pretü de 
Biserica ortodoxă și anume a introdusă azima de prin 
secolulù XL

A! doilea elementă necesară pentru săvârșirea aces­
tei taine este vinulă, și ală treilea e apa. lisus la cina 
cea de taină a întrebuințată vină curată din struguri, 
iar nu vină artificialii : Bell dintru acesta toți, etc., 
apoi a adàogatü, dieu voué, de acum nu voiă mai 
bé din rôda vițel pînă în dina când void be cu voi 
în împărățiea Tatălui meă.



Biserica tolü astfelă a urmată de la începută. dupre 
cum atestă Irineă in epistola adeverus haereses (Cartea 
V cap. 2, 3. Ciripriane pistola 63, către Ceciliü. Sinod. 
Cartagena can. 46 etc. totu despre acestă chestiune 
trateză). Afară de acesta în Palestina era obicinuită 
vină roșu; deci Isus cu acestă felă de vină a celebrată 
sfîntă Cină. Pentru acesta în biserica ortodoxă se păs- 
treză acestă usű.de și nu fără excepție din causa impo­
sibilității de a se găsi vină roșu. Negreșită vinulă roșu 
este celă mal potrivită, pentru că oferă ochiului ima­
ginea sângelui lui lisus Christos.

Pe lingă elementele eucharislice menționate pînă aci, 
rigurosă se cere a se întrebuința și apa. Motivulu între- 
buințărel apel este pe de o parte că apa represintă 
ceea ce s’a făcută la restignirea Domnului; căci din 
costa împunsă a Mântuitorului a cursă sânge și apă; iar 
ca motivă secundară ală acestui usă, este că în acele 
locuri vinulă era de așa natură și forță, în câtă nu se 
putea întrebuința netemperată cu apă. Pe de altă 
parte, taina acesta representândă totă ce s’a făcută la 
restignirea Domnului, nu se pôle a nu se întrebuința 
apa, din costa cea împunsă a Mântuitorului eșindă 
sânge și apă. Sinodulă aid VI ecumenică prin can. 62 
noteză abaterea Armeniloră. care nu întrebuințaă apa 
la celebrarea eucharistie!, și totă o dată pronunță asupra 
loră pedépsa de anatemă. Asemenea face și sinodulă 
din Cartagena (can. 46).

Scrviciulă divină. în timpulh căruia se săverșesce taina 
eucharistie! e liturgica, care consistă din proscomidic. 
liturgica catecunioiiloră și liturgica credincioșiloru.

Loculă unde trebue să se săverșescă acestea e Bi­
serica, sfințită dupre rinduelile stabilite, saă orl-ce locă 
pregătită a nume, unde se află stînta masă, sau celă 
puțin slîntulă antimisă.

us%25c5%25b1.de


Presența reală a luï lisus Christos în eucharistie

La săvârșirea sfintei eucharistiï preotulă și episcopală 
când săverșesce sfințirea daruriloră pronunță cuvintele : 
Și fă adică pâinea acesta prețiosulă trupă ală 
Cliristosuluî teă; iar ce este in paharulă acesta 
prețiosulă sânge ală Cliristosuluî teu; prefăcendu-le 
('transubstanțiindu-le) pe dlnsele cu Duhulă teu 
celă sfintă. «Din aceste cuvinte și din cele ce am 
védutű că pronunța lisus, atâtă când promitea instituirea 
eucharistie! câtu și atunci, când a instituit-o, totă Bi­
serica lui lisus Christos a remasă deplină încredințată și 
păstreză nestrămutată credința și convingerea, că pâinea 
și vinulu, ca elemente eucharislice, sunt transubstan­
tiate în însuși corpulă și sîngele Domnului nostru lisus 
Christos, prin urmare lisus Christos este presinte și 
reală în sf. eucharistie. Pentru acésta după consecra- 
țiunea saă sfințirea daruriloră pâinea și vinulă aă numai 
forma de pâine si de vină, în realitate însă ele sunt 
însuși corpulă și sângele lui lisus Christos. Și dacă aceste 
elemente materiale îșl păstreză forma loră materială, 
biserica ecumenică a dată explicațiunea cuvenită în 
confesiunea ortodoxă a Orientului, admisă de sinodulă de 
la Iași, cum că este economica Iul D-deă, că elementele, 
de și transubstanțiale în corpulă și sângele Domnului, își 
păstreză forma materială, cu scopă ca să nu se sfiescă 
credincioșii de la împărtășire în casulă, când ar vedé 
carne și sânge.

Luteranii recunoscu presența reală a Iul lisus Christos 
în eucharistie, dar nu în întelesulă ortodoxiei, ci cu totulă 
altfelă. Ei socotescă și credă că D-deirea Cuvîntulul 
pătrunde substanțele eucharislice a vinului și a pâinel, 
și în acésta, dupre credința loră, stă presența reală, 
numind-o inpanatio saă praesentia per inpana- 



2°4

tionem; iar nid de cum că pâinea și vinulă se tran- 
substanlieză în corpulă și sângele Domnului. Dar o ase­
menea teorie și credință a Luteraniloră e cu totulii 
opusă cuvinteloru luî lisus Christos și credinței con­
stante a Bisericel ortodoxe; și nu numai a Bisericel or­
todoxe, dar chiar si a Bisericel schismatice si eretice 
a Romei, și a Bisericel Monofoliștilor. Cuvintele lui lisus 
Christos pronunțate atâtă ca promisiuni câtă și în mo- 
mentulă instituire! tainei, sunt limped! și precise și 
nu mal lasă loch nimenu! de a explica altfelă ches­
tiunea presente! reale. Inovațiunile luterane nu sunt 
de câtă electulu necredinței în cuvintele Mântuitorului 
lumel.

Înțelesulu adeverată ală cuvintelor Domnului, din 
care înțelesă a resărită imediat credința în présenta 
reală, a făcută ca Biserica imediată de la nascerea ei 
să păstreze acestă dogmă nealterată. De aceea vedemă 
acestă credință nu numai în scrierile sfințiloră Părinți 
din cele mal vechi timpuri și pînă adl^ ci și în rugă­
ciunile și imnele Bisericel nőstre.

Transubstanțierea elemenleloru eucharistice și rămâ­
nerea loră sub aceeași formă e o adeverată taină și 
minune. Dar dacă D-deă, ca atotputernică, a putută 
face lumea și totă universală din nimică ; dacă cu- 
vintulă Iul D-deă s’a întrupată și dacă cuvîntulă în 
lume a săvîrșită fapte extraordinare și peste puterile 
omenesc!, a prefăcută apa în vină ; apoi atunci lui îl e cu 
putință ca să transubstanțieze și elementele eucharis­
tice si să le conserve sub aceeași formă. » >

Consecințele presenter reale

Când lisus dicea uceniciloră, că dacă voescă să 
aducă rădă, să rămână întru elă: căci corda, care se



225

desparte de tulpină, se usucă, și numai cea nedesli- 
pilă de butuculă eï aduce rôda, prin acesta arăta unirea in­
timă care trebue să fie între elu și ucenicii, și urmașii sei. 
In scopulă acestei desăverșite uniri a creșliniloru credin­
cioși cu lisus Christos, elă ne-a dată taina sfintei eu- 
charistil slabilindu că, célú ce mănâncă trupulăseă 
și bea sângele sëü, petrece întru dînsulu și vice­
versa. Celă ce mănâncă carnea mea, are vieță 
vecinică. Acesta face unirea desăvârșită între noi creș­
tinii cu lisus Christos și peniru acestă cuvîntă ea se 
numesce cuminecătură sau împărtășire, pentru că 
participămă din natura divină a Iul lisus Christos, 
care ca Ddeù e unită cu natura nostră, cum s’a ară­
tată la loculu respectivă.

In eucharistie se află deplină și întregă corpulă și 
sângele Domnului, adică întregă natură umană unită 
cu natura divină. Aceste naturi fiind unite inseparabilă, 
urmeză, că de și corpulă sub forma pâinii se împarte, 
dar în fie-care părticică lisus Christos e întregă și 
neschimbată. De aceea în liturgie, după imnulă: «unulă 
siîntă» sfîntul Agniț despărțindu-seîn 4 părți, Arhiereulă 
saă preotulă dice: sfărâmă-se și se împarte, célú ce 
se împarte și nu se desparte-, celă ce pururea se 
mănâncă și nici odată nu se sfîrșesce.

Ca consecință a acestei taine e că lisus e acelaș 
'n totă lumea ortodoxă, unde se săversesce taina eu­
charistie!.

Despre acesta e hotărîtă în epistola Patriarchilor ast- 
felă: de și în acelașătimpu, sunt multe oficii divine 
în totă zmiversulu, cu tote acestea nu sunt mal multe 
corpuri ale Iul lisus Christos; singurulă și acelașă 
Christos e în adevèru presinte și reală. Corpulă seă 
este unulă și sângele seă e unulă în tóté Bisericile 
particulare ale credincioșiloră. Și nu că corpulă Dom­
nului, care e în ceră, se pogoră pe altare, ci pâinea 

15



22G

adusă ofrandă, preparată separată în tóté Bisericile, apoi 
schimbată și transubstantiată dupre consecrațiune, devine 
unulă și acelașă corpii cu celă care este în Cerú. Căci 
Domnulă (ot-dé-una are unulu și acelașu corpii, iar 
nu maï multe și în diferite locuri.

Iată pentru ce acestă taină, dupre credința și con­
vingerea generală, e cea mal minunată din tóté și nu 
este înțelesă de câtă prin credință, iar nu prin raționa­
mentele omenesc! (Episl. Patriarch, art. 17).

Astfelă înțelesă acestă taină, urmeză că pâinea și 
vinulă odată transubstantiate, lisus e presinte și reală 
în eucharistie, nu numai în momentulă comunicărel 
credincioșiloru, cum socolescu Luteranii, ci atâtă înainte 
câtă si în urmă, căci cele transubstantiate nu-sl mal 
schimbă natura loră (Epist. Palriar. art. 17). Și pentru 
acésta însuși Domnulă dicea uceniciloră, că este corpulă 
și sângele seu chiar înainte de a se împărtăși el : Iu ați 
mâncăii', acesta e trupidü, etc. Beți dintru acesta 
toți. ele.

Pentru acestă motivă credincioșii se împărtășescă 
în cursulă anului în cașuri de bălă spre a fi tot-dé-una 
uniți cu lisus Christos. Tot din causa acestei perma­
nente presente reale, săvârșimă liturgica celor mal îna­
inte sfințite, avendă taina săvârșită mal înainte, con­
formă can. őá ală sinodului ală 6 ecumenică și ală 
sinodului din Laodiceea.

Ultima consecință a presențel reale constiluesce 
pentru adeverațil fii al Bisericii o datorie. Cel ce sunt 
adevêrat.I iii al Bisericii, aceia sunt și fii al lui D-deă 
dupre expresiunea lui Ciprian. El bine, adevèraliï fii ai 
Iul D-deă și al Bisericii în sfînta eucharistie adoră, și 
trebue să adore pe însuși lisus Christos. Noi trebue să 
dăm sfintei Eucharistil aceeași onóre și să o adorămă 
ca și cum lisus Christos, care s'a răstignită, a înviatii 
și s’a suită la Ceru, ar fi înaintea nostră. cum a fost 



227

cu Apostolii. Magii au adorată pe Domnulu fiind în 
este. Ierusalimul l’a priimitü în triumfă, Apostolii în 
muntele Tabora aă cădută la pămîntă.

Trimișii Arhiereiloră spre a-lă prinde aă cădută cu 
fața la pămîntă, aflândă că elă e lisus Christos ; deci 
si crestinitatea 11 adoră în sfintele taine. J )

Epscopiî și Presbiteri! sunt singuri în dreptă 
de a savêrsi taina eucharistie!

In timpurile antice ale Bisericei, și anume în tim- 
pulă Apostolică, totă puterea era concentrată în mâi­
nile apostoliloră care aședaă presbiteri pe la tóté Bi­
sericile constituite de el, spre a îngriji și săvârși tőle. 
Acésta a trecută și la succesorii loră Episcop!. Astfeîă 
dar numai Episcopală pole săvârși eucharistiea și nu­
mai presbiterulă aședată de Episcopă în modă canonică, 
Acestă dreptă esclusivă și practică constantă a Bi­
sericei ortodoxe e hotărâta și prin R. 107 din Cont, 
ortodoxă și prin art. 17 Epist. Patriarch. Acestă pu­
tere saă dreptă se vede limpede arătată în scrierile 
Părinților Bisericei: Dionisie, Areopag.. Iustin. Terțul. Basil 
celă Mare, Chrisostom. Epifaniă și can. 18. Sinod. 
Niceea.

Diaconii nicl-o-dată n’aă avută acestă dreptă ; el 
aă avută numai dreptulă de a servi pe preotă și 
Episcopă în săvârșirea tainei, cum . prescrie can. 18 
ală Sinod. 1 ecumenică. Laicii nicl-o-dată n’aă putută 
avé nu numai acestă dreptă, dar nici chiar dreptulă 
de a se împărtăși singuri în présenta vre-unuia dintre 
clerici. Pentru acestă motivă nicl-o-dată. și mal alesă 
în timpurile vechi, omeni! cari nu eraă creștini, ba 
încă nici omeni care se pregătiaă pentru boteză (ca- 
tecumenî) nu puteaă nici să asiste la serviciulă lilur- 



gică alii eucharistiel ; acestă dreptă îlă aveau numai 
Creștinii, adică cel deplină luminați prin boteză.

Pentru a se pute cumineca orl-ce creștină, trebue 
să fie pregătită. Despre acestă pregătire Apostolulă 
Paul dice: «Să sg cerceteze omulă pe sine și apoi 
să mănânce din pâine și să bea din puhavă; căci 
orl-cine mănâncă și bea cu nevrednicie, oslndă 
mănlncă și bea nesocotindă trupidă Domnului. 
(I. Corint 28, 29). Prin urmare, celă ce se apropie de 
împărtășire să se examineze bine, să se confeseze sau 
să se mărturisescă si să postescă, conform învetăturel 
bisericeï nóstre, coprinsă în epistolele apostolice, scri­
erile Părinliloră si în mărturisirea ortodoxă, R. 107.

Creștinii trebue să se cuminece sub amîn- 
douë formele

lisus Christos însuși ne încredințezi despre adevè- 
rulă și practica ortodoxă; cuminecarea creștindoră 
sub amândouă formele,[mn cuvintele următore: Amină, 
amină dică voue, de nu mâncați trupidă Fiului 
omului și nu beți sângele Iul, nu veți ace vieța 
intru voi. Acela care mănlncă trupidă meu și 
bea sângele meu, are vieță vecinică și eă dă voiă 
învia pre elă în diua cea de apoi, (lón 6 ; 54, 55). 
Afară de acesta, chiar din cuvintele instituire! acestei 
taine, se vede că lisus Christos a stabilită, ca împăr­
tășirea credincioșiloru să se facă sub amîndouè for­
mele, iar nu numai sub o formă : Luațl mâncați, 
dice lisus. acesta este trupidă meă. care se frânge 
pentru voi spre iertarea păcatelor ă.

Beți dintru acesta toți : acesta e sângele meu ală 
legel celei noi, care pentru voi și pentru multi 
se varsă spre iertarea pâcateloră. Dacă Apostolul Paul 



229

dice, că omulû întâiă pe sine să se cerceteze și apoi 
din pâine să mănânce și să bea din paharu, acesta 
arată destula de limpede practica apostolică, care a 
rémasù nealterată și constantă în Biserica Orthodoxă pînă 
în dilele nóstre. Acesta s’a păzită în Ortodoxie cu 
scumpètate nu numai pentru clerici, ci și pentru tot! 
fiii Bisericeî, cari sunt membrii adevêratl al el.

Biserica Romano-catolică se abate de la aceea ce a 
stabilită însuși Domnulă și împărtășesce pe credincioșii 
laici numai sub forma pâine!, prefăcendă eucharistiea 
în nisce bulinurl, care nu mal aă nici măcară aparenta 
de pâine. Acestă inovațiune au introdus-o occidentalii 
în evulă mediă și aă dată nascere la nisce turburărl 
grozave, care aă avută locă mal cu semă în Bohemiea 
pe timpulă lui Ión Hus.

Eucharistiea e jertfă sau sacrificiu fără de sânge

Sfânta eucharistie nu numai este o taină, ci e și o jertfă 
saă sacrifîciă, dupre cum se vede chiar din cuvintele 
lui lisus Christos, când dice: «Pâinea pe care o voiă da 
eă, este corpulă meă, pe care trebue să-lă daă pentru 
vieța lumii. Totă acésta învețămă și cunoscemă din R. 
107 ală Conf. Ortodoxe. lisus Christos dice : «Beți 
dintru acesta toți, etc., și cândă scimă că tote sacri­
ficiile din legea vechie care preînchipuiau pe lisusă, se 
făceau pentru Iertarea păcateloră poporului, nu mal 
rămâne nicl-o îndoielă că eucharistiea e ună sacrifîciă. 
Tóté rugăciunile liturgice privitőre la săvârșirea acestei 
taine o numescă jertfă (sacrifîciă). Și cine a putută 
înțelege mal bine și mal corectă spiritulă Creștinis­
mului de câtă marii Dascăli al lumei, cari aă întoc­
mită liturghie Ortodoxiei?

Singurile deosebiri între sacrificiile lege! vechi și ale



2.10

Creștinismului este că acelea eraú preînchipuitore ale 
celui adevărată, ce era să vie ; și ală 2-lea, este că acelea 
erați din animale ce se junghiaă și se aduceau jertfă ; 
iar sacrificiulă creștinismului Ortodoxă e sacrificiu saă 
jertfă fără de sânge, dupre cum se vede din rugăciunea 
sfințire! Daruriloră. Acestă doctrină e profesată de totă 
Biserica Ortodoxă și chiar de sectele eterodoxe, afară de 
Protestantismă, care nu recunósce nici o iertare de 
păcate, fiind-că el susțină predestinațiunea.

Despre Penitență

De și prin boteză omulă s’a spălată de păcatulă 
originală, prin ungerea cu st. Miră i s'a comunicată 
darurile sf. Duhă spre a-I da putere spirituală pentru 
progresă în vieță creștinescă și prin eucharistie i se 
oferă hrana cea cerăscă unindu se omulă cu lis. Christos, 
isvorulă vieței și ală darului ; totuși consecințele păca­
tului originală persistă în omă și-l dispună spre pă- 
cată. Pentru acésta D-deă în nemărginita sa bunătate 
și iubire pentru creatura inteligentă, chipulă și ase­
mănarea sa, a instituită taina Penitenței spre a feri pe 
omă de cădere și spre a-lă ridica, dacă va cădă.

După învierea sa, lisus Christos arătându-se uceni- 
ciloră sei, le-a dish : «Pace voué» și suflândă asupra 
loră le-a disă: Luati Duhă știută, cărora veti Ierta 
păcatele se voră Ierta lorii și cărora veți ține, ținute 
vorn fi.

Din aceste cuvinte se vede limpede că lisus a dată 
uceniciloră putere de a lega și deslega, și prin urmare 
a instituită Penitența, ca adevărată taină. Totă acelașh 
lucru dice Mântuitorulă, când dice lui Petru : «Eh iii 
voih da chleile împerăției cerului ; totă ce vel lega pe 
pămintă va fi legată și în Ceruri și totă ce vel des- 



231

lega pe pămîntă va fi destegată și în Ceruri» (Mat. 
c. 18 V. 17, 18).

Penitența a esistatu ca taină neîntreruptă din tim- 
pulu Apostoliloră pînă în presinte. Acesta se dove- 
desce atâtă din Constituțiile apostolice 2 c. 11, c. 15, 
16—38 et sequentes, câtă și din scrierile sfințiloră 
Părinți, ca Ciprian: de lapsis (28, 29), Atanasie: ad- 
versus Novatianum, fragmentă în cap. 5, 213 din scrie­
rea lui Galamidi ; Chrisostom (în regulele ascetice, răs­
punsă la întrebarea 288 și despre preoție cart. III. pag. 
77). Asemenea găsimă învățături despre Penitență la 
Tertulianu: de poenitentia cap. 12; Lactantiu : institu- 
tio divina 4,30; Ciril al Alexandriei; asupra cap. 20 
V. 23 din evangelia lui Ion.

Dacă lisus a dată puterea de a lega și deslega nu­
mai Apostoliloră și el aă dat-o succesoriloră loră Epis­
copii și presbiteri, este evidentă că acestă taină nu o 
póte săvîrși nimeni de câtă Episcopii și presbiteri! ca­
nonici si nimeni alții ; tot-de-odată din instituirea aces­
tei taine, orî-cine înțelege că Episcopii și Presbiteri! 
sunt organe visibile, prin care se săverșesce taina; pen­
tru că cele legate ori deslegate voră 11 recunoscute și 
în ceru de către D-deă, care singură are puterea de 
a Ierta. Afară de acestea penitența nu póte fi celebrată 
de câtă pentru creștini, care s’aü spălată de păcatulă ori­
ginală și prin penitență n aă să spele de câtă greșalele 
comise în urmă pentru curățirea desăvârșită a con- 
sciințel. De aceea dice Augustin: Dacă păcatulă a 
fostă făcută de ună catecumenii se spală prin bo­
teză-, iar dacă a fostă făcută de ună botezată, pë- 
catulă se spală prin penitență: (De adultis conju- 
gibus 11; 16 No. 16).



Conditiunile Penitentei J 1

Célú ce-și mărturisesce pëcatele nu pôle dobîndi 
Iertarea de câtă numai, dacă împlinesce următorele con- 
dițiunl. I. l’enilentuk'i să se presmte la părintele sëü 
spiritualii cu deplină părere de réú pentru faptele sale, 
cu deplină căință pentru greșalele comise, simțindu-șl 
culpabilitatea înaintea lui D-deu.

Fără acestea nu póte fi adeverată penitență și nu 
pôle ii adeverată mărturisire, care să aibă efectulú 
lertărei.

Tóté acestea constituescü aceea ce se numesce sdro­
birea inimel, neapărată la penitență. In înțelesulă acesta 
sunt dise și cuvintele din Psalmul 50. v 19; inimă îu- 
frîntă și merită D-deă nu o va urgisi', iar la prof, 
foil găsimă următorele : Intórceti-vé la mine din totă 
inima, în poslirî, în lacrămî și în suspine; stășiați-ve 
inimile, iar nu veșmintele și înlorceți-ve la D-deul 
vostru (loil 10; 13, 13'.

lisus Christos. în fiulă risipitorii, a datu un exemplu 
despre adeverată căință a celui ce se întorce la D deă 
și prin parabola vameșului și a fariseului totă ase­
menea a demonstrată caraclerulă adevcratel căințe.

Adevărata căința sau sdrobirea inimel trebue să 
isvorască din iubirea către D-deă, părintele și bine- 
fácetorulú nostru, iar nu clin temerea de pedepsă ; căci 
unde este temere nu este iubire adeverată; iar unde 
este iubire curată și stintă, acolo sdrobirea de inimă 
résulta din simțulă profundă, că celù ce a greșită, a 
supurată pe D-deă, s'a făcută nevrednică de dragostea 
sa. Astfelă aă înțelesu penitența marii părinții al Bisericii, 
dupre cum se vede din următorele cuvinte ale lui Chris­
tos. Dacă al pecătuită, plângi și suspină, nu pentru că 
vel fi pedepsită ; căci acésta nu însemneză nimică; ci 



23:1

pentru-că aï supêratü pe D-cIeulû tëû, care e așa de 
bună, care te iubesce așa de multă, care are în inimă 
așa de tare mântuirea ta, în câtù și pe fîulü sëü unică 
l’a dată pentru tine. Iată de ce tu trebue să plângi și 
să suspini cu statornicie; căci în acésta stă mărturisirea. 
(Chrisostom asupra Epis, a II către Corint. Omiliea IV, 
pag. 125. Tom. al 5, ediț. 1868, tradusă de Joii).

2) Hotărîrea statornică de a nu mal greși. Fără 
acestă hotărîre nu se póte dice că penitentulă și-a 
simțită gravitatea greșaleî sale, nici că e pătrunsă de 
iubire către D-deă. Fără acestă hotărîre nu e cu putință 
corigerea ; și D-deă voesce corigerea ; căci pentru cori- 
gere a instituită taina acésta, ca omulă să nu pïérdâ 
fericirea, pentru care e destinată.

înainte Mergêtorulü dice Fariseiloră și Saduceiloră : 
Pul de viperă, cine v'a spusă să fugiți demâniea, 
care are să cadă asupra vostră ? Faceți dar no­
duri vrednice de pocăință. (Mat. 3, 8—8). Iar Apost- 
Petru dice Iudeilor: pocăiți-ve și ve intórcefl, ca să 
se spele pëcatele vóstre. (Fapt. 3, 19). Pentru acesta 
sf. Vasile dice: Mărturisitor al pecatului nu este celă ce se 
mărginesce a dice; <Am greșită», și apoï rêmâne totă 
în pécatû, ci acela, care, dupre cuvintele Psalmistuluï, a 
descoperită pecatulă și simte aversiune către elă. De 
ce folosă póte fi pentru bolnavă îngrijirile medicului, 
dacă elă nu se depărtăză de ceea ce este vătămătoră 
existenței sale? Așa și iertarea injustiției : ea nu ser- 
vesce întru nimică aceluia, care comite altă injustiție ; 
nici Iertarea desfrînăril nu servesce aceluia, care per­
sistă în desfrînare. Iconomul desăvârșită bună ală vieții 
nőstre voesce ca celă ce a trăită în pëcate, și a promisă 
în urmă să se ridice spre a trăi în dreptate, să sfîr- 
séscá cu trecutulă, și după ce a pecătuită să facă în­
cepută de a se reînoi în vieță. (Cornent asupra Isaiea 
C. I. c. 5, 14). Ambrosiă elice: că celă ce face pe­



2.'U

nitență este datoră nu numai să-și spele pëcatele 
prin lacrăml, ci să-și acopere greșalele trecute prin 
fapte hune, ca să nu i se mai impute pëcatele. 
Sed etiam emendationibus factis, operire et le­
gere delicta superiora ut non ei imputetur pecca- 
tum ("de poenitentia 2, 5 No. 35).

Este necesară ca celă ce se mărturisesce să aibă 
credința în milostivirea lui l isus Christos, căci numai prin 
credința într’insulă póte dobîndi iertare (Fapt. 10, 43). 
Și în nimeni altulu nu e mântuire sub ceră. pentru că nici 
ună nume nu s’a dată, prin care trebue să fim mântuițî.

Mărturisirea înaintea duhovnicului e neapărată, pentru 
că elă are puterea de a deslega pe penitentă, dupre 
cum s’a vădulă în cele precedente. Sf. Grigorie de 
Nisa, prin cuvintele de mal la vale, ne arată însemnă­
tatea mărturisire! înaintea părintelui spirituală: «Ver­
sati lacrăml mari și multe înaintea mea. și eă 
însu-mi void plânge cu voi. Luati ca pe unit pă­
rinte de încredere și asociata ală întristării vâstre 
pe unu ministru ală bisericel. Idinistrulă se întris- 
teză de pecatulă fiului scit, dupre cum s'a întris­
tată Iacob la vederea hainei fiului seă Iosif. Sunteți 
datori deci să comptât! mal multă pe acela, care va 
născută către D-deă decâtă peaceia.cari caă născută 
trupesce. Descoperiți-i cu îndrăsmilă secretele cele 
mari ale vâstre, descoperiți-i tainele inimel, cum 
descopere bolnavulă unul medică rănile cele secrete, 
și elă va purta grijă de sănătatea, cosiră (Omiliea 
asupra celoră ce judecă pe alții mal aspru).

Partea visibilă și efectele invisibile ale penitențe!

Un fîă adeverată ală Bisericel ortodoxe, dacă a făcută 
vre-o greșală. se simte sdrobită moralmente, și în pă- 



rerea sa de rètï pentru greșala săverșită, avêndü cre­
dință puternică în lisus și deplină speranță spre a 
dobîndi iertarea, vine a-șl mărturisi pècatulü înaintea 
duhovnicului, promițendu solemnii și legându-se că nu 
va mal greși. Iar duhovniculü îlü deslégà iertându-1 
pécatulû în numele lui D-deü. Mărturisirea și desle- 
garea formeză partea visibilă a penitenței. Cuvintele 
ce se pronunță în acestă privință sunt : «Fiule Dom- 
mdă și Dumnedeti lisus Christos să-ți ierte tóté 
pëcatele; iar eu nevredniculu, prin puterea ce ’mi 
s’a data, te iert și te cleslegă de pëcatele tale, in 
numele Tatălui, ală Fiului și alü sf intui ui D uhu, 
amină.

Din cele dise mal süsü resultă, că omului cădută 
i se dă iertare de pêcate și îndreptare, se împacă cu 
Dumnedeú, se scapă de pedepsele vecinice. (Ión, 20 ; 
23 etc.).

Despre efectele penitenței, iată ce dice sfîntulă Vașile : 
«Celă ce s’a pătată prin vre-ună pecată, de și în 
presinte elă iși pierde puritatea, cu tőle acestea nu 
e lipsită de speranța de a se curăți într'o di prin 
penitentă (Cornent, asupra Iul Isaiea 14 ; 20). Dacă 
descoperimă pëcatulü prin mărturisire, noi facemă 
din elă o trestie uscată, ce se pole distruge prin 
focală curățitoră (Ibidem. 19. 18). Iar sfintulii Chri- 
scstom dice: «Când nisce fii aducă ofensă unui 
principe, unu omă mare atu statului; părinții 
loră firesci sunt în imposibilitate de a-i da ajutoră 
dar preotulă desarmeză de mânie adesea nu pre 
ună principe sau pe unui omă mare de pe pămîntă, 
ci pre însuși Dumnedeă, când este iritată prin 
faptele nóstre. (Tract, despre preoție cart. III. pag. 80 
din 1882). Toth asemenea dice sfintulii Chrisostom 
în Omiliea a III despre penitență către poporulú din 
Antiochiea : «Aï păcătuită; intră în biserică și spală-țl 



2:;i;

pocalele. La fiecare cădere pe piața publică, vol vă 
sculați; toi asemenea, de câte ori păcătuill, pocăiți-vă, 
nu ve desperați ; dacă păcătuit! a doua oră, pocăiți-vă 
irrășl. ca nu cum-va prin năgligență să pierdeți cu 
toluld speranța bunuriloră promise. Vő aflai! in adine! 
bătrânețe și a-țl păcătuită ; intraț! în biserică și pocăi- 
ți-vă ; căci acésta esle un ospiciu, nu e tribunală; în 
Biserică nu se aplică tortura, ci se dă deslegare de 
păcate.

Puterea darului Iu! D-deă în penitentă produce așa 
de mari efecte, in câtă nu e nici o greșală, care să 
nu se Ierte,căci însuși Domnulă dice: «N’am venită să 
chlemă pe cel drepți, ci pe cei păcătoși ; ce! sănătoși 
n’aă trebuință de doctoră». (Mateiă). Câtă de mare a 
lost păcatulă lui Petru prin lepădarea de Domnulă, 
totuși a dobîndită Iertarea.

Dacă dicemă și mârturisimă că păcatele contra 
știutului Spirită, nu se iertă, acesta nu privesce darulă 
lui D-deă, ci privesce pe omulă cădută în aceste pă­
cate; căci dacă elă recunósce și se înlorce la adevăru, 
dobindesce Iertarea. Numai indărătniciea omului inco­
rigibilă face imposibilă Iertarea. Pentru acesta biserica a 
scosă din sînulu el și a condamnată pe novațienl, 
cari negau puterea de Iertare pentru cel căduțl de la 
credință, dar în urmă s’aă pocăită.

Epitimiile, însemnarea și scopulu lorii

Pentru greșelele făcute de unii membru ală Bisericel 
sinodluă ală 6-lea ecumenică prescrie, că trebue a se 
da pedepse. Pedepsele prescrise se numescă epitimil. 
Prin canonulă 102. menționatulă sinodu dă instrucțiile 
necesare cum trebue să procéda duhovniculă când 
impune epitimiile, dicăndă că trebue să se aibă în 



237

vedere îndreptarea celui ce a greșită, îndreptândă o 
deosebită atențiune asupra persóne!, dacă voesce în­
dreptarea sau nu, se intereseză de starea și petrece­
rea sa în rele. Atâtă din cilatulă canonă câtă și din 
cuvintele Domnului, citate mai ’nainte : cărora veți 
Ierta păcatele etc., se vede că Biserica are dreptulă de 
a impune pedepse celoră căduțl în pêcate. Ce este și mal 
multă, chiar Apostolii aă impusă pedepse, cum vedemă 
că a făcută Apostolul Paulă cu vinovatulă din Corintă- 
pe care l’a scosă din Biserică și a poruncită să fie 
dată afară.

Acestă dreptă l-a moștenită Episcopii și preoții pînă 
adl. Scopulă acestoră pedepse este de a corige și a 
întorce la vieță bună pe cel pierdut!. De aceea dreptulă 
în cestiune nu este ceva, care vatămă pe fii Bisericii, 
pentru că Domnulă pedepsesce pe Iotă fiulă pe care 
îlă iubesce.

Acésta e însemnarea și scopulă epitimiiloră spirituale.
Acestă scopă și însemnare a epitimiiloră le aă în 

vedere toți părinții Bisericeï; și Sinódele în tóté pres- 
cripțiunile loră totă acestă scopă îlă urmărescă. Avèn- 
du-se acesta în vedere, nimeni nu trebue să înțelegă 
reă epitimiile și să uu considere o/iciidă duhocni- 
ciloră ca unu tribunal ă, care condamnă ca să 
dea satisfacție dreptății lui D-deă. a cărui lege a 
călcat-o celă ce a greșită.

Cele mal obicinuite epitimil ce se impun celoră 
căduțl în greșală sunt : postulă extraordinară. îndato­
rirea de a asista la serviciulă divină, rugăciunea acasă 
unită cu mătănii (plecarea genuchiloră). împărțirea 
milosteniei, oprirea de a se comunica cu sfintele taine 
pentru ună timpă óre-care.

Acestea însă nu sunt pedepse în înțelesulă unei ju­
decăți saă condamnări pe care le va da dreptulă jude- 
cătoră la judecata universală; căci dacă ar fi nisce 



pedepse în înțelesulu de mal süsü, atunci pentru ace- 
lașu faptă sar pedepsi de 2 ori célú vinovată. Opi- 
niunea de pedepsă o proíeséza numai Biserica Romei, 
iar Biserica Ortodoxă nu admite de câtă scopulu de 
corigere.

Epitiniile dar nefiindü pedepse pentru satisfacerea 
Justiției lui D-deù, ci fiindă numai mijlóce de corigere, 
mijloce părintesc!, ele pot fi mărite sau micșorate, sau 
chiar și reduse cu totulü, dupre starea celui ce are 
trebuință de îndreptare. Dacă epitiniile ar fi pedepse 
în tótá puterea cuvântului, ele nu s’ar pute schimba ; 
căci justițiea ar trebui satisfăcută cu orî-ce prețu.

Pentru acestă motivă, indulgențele ce dă Biserica 
Romei, pentru Iertarea pecatelorù, de sine cadă și n’au 
nicl-o rațiune; căci ele se dau fără a se avé în vedere 
îndreptarea unul creștinii, ci numai pur și simplu se 
dă Iertare celor căciuli în greșale.

Despre Maslu
lisus Christos a venită în lume pentru ridicarea și 

mântuirea omului. De aceea a dată Bisericel sale tóté 
mijlócelc necesare pentru ajungerea acestui scopă. Nu 
numai acesta, ci Nântuitorulă dându însemnătate nu 
numai sufletului umană, ci și corpului, care e unită in­
timă cu sufletulă și prin care sulletulu săverșesce faptele 
sale, a dată Bisericel și taina maslulul. adică ungerea 
cu untă-de-Iemnă sfințită pentru tămăduirea corpului

Acestă scopu ală misterului se vede din cuvîntulù. 
Apostolului lacob; <Dacă cine-va in/rc vot este bol­
navă să dileme pc Preoții Bisericel să se röge 
pentru elă. ungându-lă cu urdă de lemnù in nu­
mele Domnului. Și rugăciunea credinței va mântui 
pe celă bolnavă. Domnulă du ra ridica pe elă, și de 
va ți făcută jPcatc se vor ierta lul> (facob n. 14).



Origina divină a acestui misterű

Din cuvintele Apostolului, citate mal süsü, se vede că 
Apostolulü vorbesce, despre ungerea cu unlü de lemnü 
sfințită, nu ca despre ce-va care se înființa acum, ci 
despre unü lucru sau taină cunoscută tuturorü crești- 
nilorü Bisericei ce păstoria elü. Și dacă maslulü nu 
este instituită prin disele Apostolului și era cunoscutii 
și practicată de Biserică în timpulü apostolicü, acésta 
însemnézà că elü își are origina de la însuși Domnulù 
lisus Christos, care dupre afirmațiunea Apostolului 
multe a făcutii și a învățată, dar nu tote s’aü scrisü 
(Ión 9. 22). Nu se póte admite nici într’ună chipú 
că Apostolii aü instituită acestă taină; căci ei nimicii 
nu învățări de la sine. Dacă însuși lisus Christos dicea, că 
elü de la sine nimicii nu dice și nu învață, ci precum îi 
spune lui Tatălii ; dar Apostolii, care și-aă dată vieța 
pentru învețătura Domnului, ar fi putută őre să învețe 
și să instituiescă ce-va de la sine fără să fi priimitü 
de la lisus Christos? Acésta dovedesce originea și in- 
stituțiunea divină a măsluirii ortodoxii.

Caracterulă de misteră alü măsluirii se vede și din cu­
vintele Apostolului, când dice: «Și de va fl jăcutu pecate 
se vor îerta Iul. pentru că unde se inmultesce pă­
catele se înmulfesce și daruin ; iar daruin D-deescă 
prin mistere se comunică sufletélorü crescine». Si 
dacă se iertă pëcatele, este evidentii că se’ comunică 
dăruiri, și prin acésta se dovedesce că actulă sfinlli 
care s'a săverșitii este o taină.

Apostolulă Iacob dice despre acestă taină, că ea 
trebue a fi săverșită la ori-ce bolnavei. Dacă dar maslulü 
trebue săverșitii la ori-ce bolnavii, nimeni nu este 
îndreptățită de a interpreta în modă protestantă cu­
vintele Apostolului, cum că Apostolulü ar avé în 



2-10

vedere vre-unü medicamentă, când vorbesce despre 
ungerea cu untă de lemnă sfințită ; căci unu medica­
mentă nu póte să fie propriu pentru tóté bulele. Afară 
de acesta, aci nu póte fi vorba de rugăciune ca să se 
facă o minune pentru celă bolnavă ; căci minunea ar 
consista numai în tămăduirea de bălă, iar nu și în 
Iertarea pecateloră.

In înțelesulă celoră de mal susă găsimă de acordă 
și învățătura Părintiloră Bisericei. Sí. lón Crisostom dice : 
«Puterea Părințiloră dupre natură n’ar púié să apere 
de mérte nici dc băle; dar puterea preoțiloră de 
multe ori a mântuită sufletele bolnaviloră de morte sau 
întrebuințândă pedépsa meritată asupra unora, saă apă- 
rândă pe alții de căderi funeste. Și acesta nu numai din 
eficacitatea consiliiloră și a îndemnuriloră loră, ci și 
prin puterea rugăciuniloră loră. Preoții nu Iertă păcatele 
numai în misterulă renascereî, ci și după boteză. 
Ascultă acestă mărturie a Apostolului Iacob : «De este 
cine-va bolnavă intre voi să dileme pe Preoții Bi­
sericei să se ruijc pentru dcnsulă, ungendu-lă cu 
untă-de-lcmnil în 'numele Domnului, și rugăciunea 
credinței va mântui pe celă bolnavă și D-deă îlă 
va scula ; și dacă a făcută păcate se voră ierta 
lui. (Tract, despre Preoție, pag. 80 din 1882)-

Din cuvintele de mai susă înțelege ori cine că aci 
nu e vorba de câtă despre taina Sf. Maslu.

Victor din Antiochiea (secolulă V) dice: «Untă-de- 
lemnulă vindecă bulele și produce lumină și bucurie; 
untă-de-lemnulă întrebuințată pentru ungere denotă 
bunătatea lui D-deă, vindecarea băleloră, luminarea 
inimel ; căci rugăciunea face totă dupre cum scie fie­
care, și untă-de-lemnulă nu este altă-ceva de câtă 
simbolulă lucrului ce se face».

Maslulă saă ungerea cu untă-de-lemnă sfințită, ca 
taină, există nu numai în Biserica Ortodoxă, ci și în



LUI

Biserica Romei, și nu numai în Biserica Romei, dar 
chiar și Ia Nestorienl și Monofisițî, cari aă esitü din 
sînulă Ortodoxiei încă din secolulú ală V-lea, fiind 
excluși de conciliait! alú Ill-lea și alú IV-lea ecu­
menicii. Din aceste date istorice se póte convinge orî- 
cine despre origina divină și antică a tainei Masluluî

Cui se póte săvârși Maslulu și cine-lű póte săvârși ?

Din cuvintele apostolului Iacob, citate mal süsü, se vede 
lămurită că Maslulu trebue săveșită numai pentru bol­
navi, pentru omeni în suferințe, în infirmități, și nu 
numai pentru bolnavi de morte, cum se face în Biserica 
Romano-Calolică. Romano-Catolicil de prin secolulú alú 
Xll-lea s’aú abătutu de la practica constantă a Orto­
doxiei și în privința Maslulu!: căci au începutù a să­
vârși acestă taină numai la cel ce sunt în agonie dc 
morte, din care causă au și numită taina acésta «un­
gerea extremă».

Intru câtă privesce întrebarea: Cine póte să cerși 
acestă taină? Putemü răspunde cu cuvintele Aposto­
lului Iacob : să chiemepeprențiî Bisiricel, ele. Dacă 
Apostolulă dice să chleme pe preoții Bisericel. nea­
părati! se înțelege, că preoții aú dreptulú de a să­
vârși acésta taină. Cu töte acestea, nu se póte afirma 
că numai el, nu și Archiereil, aú acestă drepții ; pen- 
tru-că este principială stabilită în Biserica Ortodoxă, 
că Arhiereulú póte săvârși tóté tainele, chiar și pe 
acelea, ce nu le póte săvârși preotulă. Iar dacă Ar- 
chiereulă nu ia parte la unii Maslu, acésta provine 
de acolo, că elă e în imposibilitate de a lua parte la 
tóté cașurile bolnaviloră, fiind ocupată cu afacerile ad- 
ministrațiunel eparchiale.

In privința Maslulu!, Biserica nu determină No. preo-
1G 



2-12

țiloră ce trebue să ia parte la săvorșirea lui. Cu tőle 
acestea fiindă-că Apostolului lacob a (lisă să chieme pe 
preoți, iar nu pe preot ă, în practica Bisericeï Ortodoxe, 
s'a urmată ca să fie 7 sau celù puțină 3 preoți, când 
se săvârșesce maslulu; iar în casă de necesitate pute 
săvârși taina măsluită chiar și unu singur preot.

Biserica Romei impune ca Episcopulă să sfintescă 
untulu-de-lemnă, cu care preotulă trebue să ungă pe 
celu bolnavă. Dar din cele precedente se póte vedé 
că acestă disposițiune a Bisericeï Romano-Catolice, e 
ce-va arbitrară și neîntemeiată pe doctrina Apostolică.

Partea visibilă a Mashduî. Ungerea cu unt-de- 
lemnă sfințită a membreloră celui bolnavă conform 
prescripțiuniloră rituale și rugăciunea săverșitorulul 
care începe ast-felă: Părinte sfinte, doctorală suilete- 
loră și ală trupuriloră nóstre................ acestea con- 
stituescă partea visibilă a săvârșire! măsluirii. Negreșit, 
rugăciunea pentru bolnavă nare de scopă de a-lă face 
să nu mai mură nicl-odată. ci să trăiescă în limitele 
determinate pentru vieța omului, dupre cum va voi 
D-deă dupre suprema sa înțelepciune.

Partea iiicisibilă la Maslu este Iertarea peca- 
tcloră. Bolnavulă nu este in stare de a-șl mărturisi 
tute pocalele din causa slăbiciune! și a corpului și a 
noținerel de minte: pentru acosta, preoții toți stau în 
pictore lingă bolnavă și se rugă lui D-deu în numele 
intregel Biserici, ca D-deă să aibă milă de celă ce se 
ailă în suferințe și să-l dăruioscă Ieri are de greșalele 
făcute.

In privința celoră cinci taine, despre care sa vorbită 
pînă aci. putemă observa că prin boteză, prin unge­
rea cu sf. Aliră și prin cuminecătură omulă intră în 
sînulă Bisericeï. se întăresce și progresézà în vieța piosă 
a Evangheliei pentru dobândirea lericirel. promisă celoră 
buni ; iar prin penitență și ungerea cu unt-de-lemnă 



243

sfințită se oferă omului mijlócele și remediile necesare, 
unele pentru tămăduirea de bóléié sufletesc!, iar altele • 
pentru tămăduirea atâtu de fiolele trupesc! câtă și de 
cele sufletesc!.

Căsătoriea sau nunta

Nunta este taina Bisericel Ortodoxe, prin care băr­
batului și femeie!, uniți în vieța conjugală, li se comu­
nică grațiea divină pentru viețuirea loră împreună în 
spiritulă adeverateloră învățături creștinesc! și pentru 
dobîndirea de fi! și membri adevărat! a! Bisericel.

Căsătoriea este inslituțiune divină, ca lege pusă în 
natura ființe! omenesc!; dar este și taină a legii cela 
no! a creștinismului. D-deă a creată pe omă dupre 
chipulă și asemănarea sa, bărbată și lemee: î-a bin - 
cuvîntatu și le-a disă: cresceți și vë înmulțiți și um­
pleți totù pămîntulu. (Facere 1; 27, 28). Chiar și 
după căderea în greșală D-deă a bine-cuvînlată pe 
Noe și pe fiii se! și le-a disă: Creșcețl și vc înmul­
țiți -și umpleți pămlntulu. (Facere 9; 1. 7).

lisus Christos a luată parte la nunta din Cana și 
chiar a tăcută prima sa minune la acestă nuntă, ară- 
tândă că cu voiea sa se face unirea între bărbată și fe- 
mee. (Ión 2: 1. serpentes). Apostolulti Paul în Epis­
tola I către Corintenl dice : ^Bărbatulă na fost creată 
pentru femee, ci femeea pentru bărbată. Cu töte 
acestea, nici barbatulù fără femee. nici femeea fără 
bărbații nu este în Domnulă nostru; căci dupre 
cum femeea a fostă scosă din bărbată. totù așa și 
bărbatulu se nasce din femee, și totulu cine de la 
D-deă (1 Corint 11: 9, 11; 12). In Epistola către Ti- 
moteiă (cap. 4: 1—3) Apostoluk! Paul mustră aspru pe 
cel ce defaimă căsătoriea saă nunta. O mulțime de sectant! 



244

ca : Gnosticii, Manicheiî și școlele de filosofi păgâni au 
combătută căsătoriea : dar contra acestora sau ridicată 
cu putere Părinții Bisericeî: Irenen, Clement Alexan­
drinul, Clirisostom, etc.

Căsătoriea, din causa sensualitățiî multora, de și in- 
stituțiune divină cu înaltă deslinațiune pentru pro­
pagarea și conservarea a omului, căduse de la înălțimea 
scopului determinată de Creatorulă lumei ; pentru acesta 
Mântuitorulă Christosă a instituit-o ca taină în sînulă 
Bisericel sale. Bărbatulă și femelea în Biserică, uniți în 
fața Bisericeî, priimescă dară de susă prin bine-cuvîn- 
tarea păstorului.

Partea visibilă la căsătorie e declaratiunea sotiloră, 
făcută înaintea Bisericeî saă înaintea oficiului stării civile 
și bine-cuvîntarea solemnă a legătureî conjugale, săvâr­
șită de preotulă săvârșitoră al tainei, când le pune cu­
nuniile în numele sf. Treimi și pronunță rugăciunea : 
«Domne Ddeulă nostru, cu mărire si cu onóre încu- 
nuneză-I pe dînșiî». Iar partea invisibilă a tainei e 
darulă celă nevădută ală lui D-deă, care se comunică, 
sotiloră și care face din acestă unire imaginea unire! 
lui lisus Christos cu Biserica.

Darulă Iul D-deu, comunicată soțiloră, slințesce legă­
tura lor. înalță și purifică dragostea ce-1 unesce, fă- 
cCnd-o spirituală; din care causă Apostolulă dice : «Căsă­
toriea la toți să fie venerabilă » (Ebrel. 13. 4).

Sf. Ión Crisostom despre unirea conjugală dice; Este 
o unire spirituală și o nascere spirituală... unire 
care nu mai este nici din patimă, nici din corpă. 
ci este cu totală spirituală, pentru că sufletulă se 
unesce cu D-deu. printr'o legătură nespusă, pe 
care numai D-deă o cunósce. și celă ce române 
unită cu Domnulă este acelașă spirită cu elă? (I 
Corint. 6. 17).

Grațiea divină, comunicată soțiloră prin bine-cuvên- 



245

tarea cununiei lor, le dă puteri suficiente pentru împli­
nirea tuturor datoriiloru lor reciproce. Aceste datorii, 
spre a puté fi îndeplinite, de multe ori trecu peste 
puterile naturale ale omului în diferite împrejurări ale 
vieții. Cu tóle acestea soții prin darulü lui D-deü 
devină atâtă de puternici, în câtă mergă pînă la sacri- 
fîciulă unuia pentru altulă și pentru fii lor, pe cari îl 
crescă membrii folositori societății.

Caracterele căsătoriei creștine sunt: unitatea și incli- 
solubilitatea, cari facă ca căsătoriea să fie în adeveră 
taină, iar nu conlractù, care să se potă desființa saă 
résilia, ca ori ce învoielă.

Chirotoniea sau Preotiea 
5

Sub numele de Preoție saă Chirotonie înfelegemă 
taina Bisericel Ortodoxe, care se săverșesce prin punerea 
mâiniloră Episcopului saă a Archiereulul și rugăciunea 
ce pronunță săverșitorulă tainei d'asupra capului celui 
alesă pentru hirotonie.

Punerea mâiniloră și rugăciunea, săvârșite de Arhie­
reu sau Episcopă, se iacă pentru chlemarea darului 
nevedută ală lui D-deă. ca să sfințescă în gradele ierar- 
chiel bisericesc! pe cel aleși pentru îndeplinirea dato- 
riiloră misiune! pastorale. Din rêspunsulu 109 ală con­
fesiune! ortodoxe șidinarticolulă 10 ală Epistole! Patriar- 
chiloră, tóté întemeiate pe sfîntă Scriptură, se vede 
limpede, că lisus Christos a aședată taina hirotoniei 
în Biserica Sa, adică a sfințită învețător! și conducători 
spirituali și saverșitorl al taineloră.

Dintre ucenicii sèl lisus a alesă 12, pe care l-a 
numită Apostoli și le-a dată puterea de a boteza și 
înveța popórele în numele Tatălui și ală Fiului și ală 
sfîntulul Spirită .(Mat. 28, 18, 19); a suflată asupra 



216

lor și le-a (lisă: cinați duliu sfintă, cărora veți 
ierta pëcatele etc.» (Ión 20, 21, 23). lisus a dată acestă 
putere nu numai Apostoliloră, ci și succesoriloră loru. 
Acésta se póte vedé din cuvintele lui lisus Christos: 
<Iată eă cu vol sunt pînă la sfirșitulă véculul» 
(Mat. 28, 20) ; pentru că șciea Mântuilorulă și despre 
sine, că este Fiulă Iul D-deă consubstanțială si eternă, 
și despre Apostolt, că nu vor trăi în decursulă tuturoră 
vécurilorh ; prin urmare cuvintele susă citate n’aă 
altă înlelesă de câtă că puterea dată Apostoliloră era 
și pentru succesorii lor neîntrerupt! cât va li lumea.

Pentru acésta Apostolulă Paul dice : « Acela a dată 
pe unii Apostoli, pe unii Profeți, pe alții Envan- 
gcliștl. iar pe alții Păstori și învățători (Etes. 4. 11).

Pre lingă acestea lisus a pusă îndatorire tuturoră 
celoră ce voră crede și voră urma învețălurei evan- 
geliel sale, ca să asculte și să se supue celoră așe- 
dațî de elă pentru conducerea spirituala, dicendă : « Acela 
care, re ascultă, pre vol. pre mine me ascultă : iar 
acela, care se lepădă de voi. se lepădă de mine și 
de celă ce ma trimisă, pre mine». (Luca 10: 16).

Apostolii, cari aă auditu cuvîntulă de la însuși Mân- 
tuiturulu, aă înțelesu mal bine de câtă orl-cine teme- 
lica învățăturcl lui lisus Christos. Asemenea și succe­
sorii imediat! a! Apostoliloră. adică Părinții Apostolici, 
aă fostă cei mal de aprópe discipoli al Apostoliloră, 
și aă fostă instruiti în modulă celă mal corectă în 
principiile doctrinei creștine, fiind puși în posițiune de 
a înțelege și învățătura Domnului și a o esplica ast- 
felă. cum a voită însuși Domnulu nostru lisus Christos.

De aceea Apostolii, dupre învățătura Domnului, nu 
numai aă fundată Biserici, adică comunități creștine, 
ci aă și sfințită preoți, diaconi și Episcop! în ori-ce 
locă se simția trebuință de păstori sufletesc!, cum se 
vede în Fapte 14: 23: «și orînduindu-le presbiteri 



247

pe la Biserici, rugându-se cu postirï, 1-aă încredințată 
Domnului, în care au credulii». Iar celoră aședațl in 
acésta misiune, Apostolii le diceaă : «Drepții aceea luațl 
aminte de voi si de totă turma, întru care Duliulă 
Síintü v'a puști Episcopî, să păstoriți Biserica Iul D-deă, 
pe care a câștigat-o cu scumpii sângele sêu». (Fapte 
20; 21). Apostolii nu numai sfințiaă Episcopî și pres­
biteri, ci chiar și acestora le puneați obligațiunea de 
a sfinți și el pe alții prin punerea mânilorti : «Pentru 
acésta te-am lăsatei în Creta, ca să îndrepte/.! cele ce 
lipsescă și să orîndueșcî Episcopî în iîe-care orașu, 
precum ți-am poruncită». (Titu 1 ; 3). Mâinile în grab 
pe nimeni să nu-ll pul. (I Timoteiă, 5; 29). Apostolii 
aii aședatti mal mulțl Episcopî: pe Apostolulă Tacob 
la Ierusalim, pe Ignațiă la Antiocliiea, pe Titu în Creta, 
pe Policarp în Smirna, pe Papia la Ierapole, pe Cle­
mente la Roma, etc., punêndu-Ie obligațiunea ca și el 
să hirotonisăscă pre alții, dupre cum s’a vădutii din 
cuvintele citate mal süsü.

Treptele sau gradele Ierarchieî

Sectele protestante, despărțindu-se din sînulă Bise­
ricei Romano-Catolice și din acestă causă păstrându 1 
o neîmpăcată ură, a ajunsă la o mal mare rătăcire 
de câtă Biserica, din sînulti căreia aii eșitu. Pentru 
acésta Protestanții nu recunoscu și nu admită nici 
ună gradă lerarchică. Fie-care dintre bătrâni potă 
deveni Pastores. Pe presbiteri îl consideră ca bă­
trâni. ca orl-ce bătrână. Din acésta causă Protes­
tanții, cu tóté nuanțele loră în traducerile Scripture!, 
făcute de el. nu întrebuințăză de câtă cuvîntulă bă­
trânii. acolo unde în textulă originală găsescti cu­
vîntulă irrecescă Din cele ce vom arăta mal 



2 t 8

josù, se va vedé limpede și deplinii, că Ierarchiea Bisericel 
creștine a existată de la începută și că protestanții în 
acestă privință, ca și în tóté cele-l-alte eresil saă aba­
teri ale lor, se allă într'o desăvârșită erőre. Dacă în 
noulă Testamentă de multe ori se găsesce cuvîntulă 
presbiteri! întrebuințată spre a designa atâtă pe pres­
biteri! propriu dișl, câtă și pe EpiscopI și chiar pe 
Apostoli, acésta nu însemneză că exista numai pres- 
biteratulă ; căci de sar admite acésta, atunci ar în­
semna că n’aă existată nici Apostolii ; ceea-ce ar fi 
absurdă. Cuvîntulă presbiter, pe lingă accepțiunea sa 
specială de a designa trépta preotului, mal avé și în­
semnarea generală de demnitate, cum se înlrebuințâză 
adl cuvîntulă Apostoli! pentru tote treptele Ierarchiel, 
ba încă cu sensu și mal întinsă, designândă chiar pe 
orl-ce omă, care îșl îndeplinesce misiunea și datoriea. 
Dar când Apostolulă Paul se exprimă în Epistolele sale 
limpede, că Episcopali! trebue să aibă anume însușiri 
și când spune Episcopiloră puși de elă să orînduâscă 
presbiteri, nu mal încape nici o îndoiâlă despre exis­
tența treptei Episcopale în timpulă Apostolică.

Unulă dintre părinți Apostolici. Clemente Romanulă, 
în epistola către Corintenil, ne spune lămurită despre 
trépta Episcopatului dicândă : Apostolii predicândă in 
orașe și sate, după ună examen ă spirituală, pe 
cel dintâiă dintre credincioși lihirotonisiaă Episcop! 
și diaconi pentru cel ceprimiaă credința. Iar sfin- 
tulă Ignațiu în epistola către Efesenl dice: Episcopii 
sunt hirotonisiți piuă la marginile lumii, dupre vo­
ința Iul Christos.

In epistola către Magnesien! dice: Ve conjură, faceți 
totă în pacea lui D-deă sub presidența Episcopului 
în loculi! Iu! D-deă însuși, a preoțiloră în locală Apos­
tolilorü și a diaconiloră prea iubiți, cărora li s’a încre­
dințată serviciulă de lisus Christos.



249

Când Apostolaid Paul se exprimă lămurită : Paul și 
Timoteiú, slugile lui lisus Christos, tuturoru sfințiloră 
lui lisus Christos, celoră ce sunt în Filipi, împreună 
cu Episcopii și diaconii, hară fie voué și pace de la 
D-deă Tatălă nostru etc. (Filip 1, 1—9) nu mai în­
cape nici o îndoielă despre existența ierarchiei tuturoru 
gradeloră bisericesc!. Numai o pornire pasionată jnu 
póte vedé adevérulö despre ierarchiea bisericescă, așa 
cum e arătată de sfîntă Scriptură.

Dacă Apostolii aă instituită și hirotonisită Episcopi, 
presbiteri și diaconi, acesta nu va să dică cum că 
aceste trepte și-aă origină divină ? căci dupre, cum am 
véclutu, lisus a dată acestă putere Apostoliloră și suc- 
cesoriloră loră și le-a promisă a fi presinte între el 
în totă cursulă vecuriloră.

Ipolit dice despre treptele ierarchiei: «Episcopulă să 
nu se trufescă înaintea preoțiloru și a diaconiloră, nici 
preoții înaintea poporului; căci corpulă Bisericel se 
compune din unii și din cel-l’alți (De chrismate No. 1) ; 
Iar Tertulian dice: «Nulla ecclesia sine Episcopo. 
(Adversus Marcioneni). In fine, Ciprian dice: «Ceea ce 
formeză biserica este poporală unită cu preotulă 
și turma supusă păstorului', iată pentru ce trebue 
să scifï că Episcopulă este în Biserică și Biserica 
în Episcopii, și că orl-cine nu e în comunicare cu 
Episcopulă nu e nici în biserică (Epistola 69 No 8).

Diferența între trépta Episcopului, preotului și a diaco­
nului e arătată în confesiunea ortodoxă. R, 85, si în 
art. 10 din Epistola Patriarchiloru. In aceste cărți sim­
bolice ale ortodoxiei și în locurile anume indicate mai 
susă este determinată că Episcopulă e celă dintâiă și 
capă ală ierarchiei și săverșitorulă tuturoră taineloră 
fără nici o excepție. Elă e primula învețătoră în Biserică, 
avendă acestă misiune determinată de însuși Intemeeto- 
rulă Bisericii, care dice: «Mergêndù învețațl fote nemurite 



250

etc; iar Paul (lice către Timoteiü: «Pînă ce volă veni, 
ia aminte la citire, la mângăere, la învățătură.

Nu neglige daruin, care este întru tine, care ți s'a 
datii prin proorocire, prin punerea mâiniloră. Păzesce-te 
pe tine însuți și învățătura, și rămâi întru acestea ; 
căci acestea făcândă te vel mântui și pe tine și pe 
cei ce te vor asculta (1. Timot. 4, 13—14): Presbiteri! 
prin tainica punere a mâiniloră, priimindă de la Episcop! 
autoritatea și dreptulu de a învăța pe poporă și Hindu 
sfințiți în trépta lorú, potă săvârși tóté oficiile și tăie 
tainele, afară de hirotonie. Diaconii sunt numai aju­
tători al Episcopilorü sau al presbilerilor în serviciu, 
avândă. cu permisiunea Episcopului, și dreptulu de a 
predica.

Partea visibilă, la hirotonie e punerea mâiniloră 
Arhiereului saă Episcopului pe capulă celui ce se 
hirotonisesce diaconă. preoții și archiereu și rugăciunea 
ce face Episcopală pentru chlemarea darului Duhului 
sfîntă spre sfințire și săvârșire în trépta respectivă.

Partea in visibilă aici e daruin celă nevădiitu ală 
lui D-deă. care dă putere, dreplu și autoritate celui 
hirotonisită spre a săvârși cele sfinte.

Dreptulu de a săvîrși hirotoniea

Din cuvintele lui lisus Christos, când a suflată asupra 
Apostoliloră spre a lua Duhulă sfîntă și din cuvintele 
apostolului Paul către Timoteiă de a hirotonisi Pres­
biteri, cum și din practica constantă a ortodoxiei, este 
lucru liotărîth și nesupusă nici unei îndoeli. că hiro­
toniea este prerogativă exclusivă a Episcopului.

Pentru acesta primele canóne apostolice determină 
cine trebue să săverșescă hirotoniea din tăie gradele 
ierarhice. Constituțiunile apostolice desvoltă canónele 



251

apostolice spunêndü că preotulü n’are dreplü de a 
hirotonisi pe cineva. Totù asemenea hotarèscù sinódete 
ecumenice și locale (Sinodü I, ec. c. 19; Antiohiea 9 
Cartag. 60).

Eshatologiea, sau judecata și rësplata

Doctrina bisericel nóstre ortodoxe despre judecată, 
ca dogmă, este coprinsă și în sfînta Scriptură : este 
hotărâtă și enunțată chiar și în simbolulü credinței 
art. 7 : Și iarăși va să vie cu mărire să judece 
viii și morțil. Cum că are să vie timpulü, când avemü 
să dămă semă înaintea Iul Dumnedeű despre faptele 
nóstre, nu mai încape nici o îndoielă. însuși lisus 
Christos dice: Că la judecata Iul Dumnedeű va 
despărți păstorulu oile de capre și va pune pe 
unii la stînga, Iar pe alții la drepta, ele. Prin parabola 
despre Avutulü și Lazăr și prin cea despre împăr­
țirea talanteloră lisus Christos arată că vom da semă 
de faptele nóstre și vom fi pedepsiți sau recompensați.

Despre realitatea acestei judecăți D-deü a lăsatii 
chiar în lume semne, dupre care să putemü întrevede 
judecata, ce are să fie. Noi înși-ne judecămu pe alții 
prin autoritățile judecătoresc!, instituite în sînulü socie- 
tățel și dămii dreptate sau pedepsă. Dar D-deü célú 
prea dreptû va lăsa óre pe omeni nejudecați ; mal 
alesü când chiar aici în lume în tot-dé-una se priimesce 
pedepsa sau recompensa conform íaptelorü cunoscute?

O dată înțelesă chestiunea despre judecată, să cău- 
tămu să înțelegemă cele dise de lisus Christos des­
pre judecată în parabola avutului și Lazăr. Din cele 
ce dice Màntuitorulü în acestă parabolă, cum și din 
cele dise despre a doua venire a sa. trebue să înțe- 
legemű că judecata lui D-deü se face în 2 chipuri.



252

In parabola despre Lazăr lisus arăta că după mórte 
atâtă bogatulü câtă și Lazără șl-aă priimită rêsplata; 
iar, vorbindă despre a doua venire a sa, arată, că în­
suși va veni încongiuratu de sfinții sei îngeri și va 
sta pe tronulă mărire!.

Din acesta înțelegemu că îndată după morte e o 
judecată, iar când va veni Domnulă întru mărirea sa 
va fi altă judecată. Judecata ce se face după mórte 
se numesce judecata particulară; iar judecata, care se 
va face la a doua venire a Domnului, se numesce ju­
decata universală, când toll voru Ci judecați în modă 
definitivă, spre a-șl lua recompensa saă pedépsa defi­
nitivă. lată ce dice sí. Vasile în cestiunea judecății : 
Vieța presinte este timpulă pocăinței și alăiertăreî 
păcatetoru, iar vieța viitóre este limpidă dreptei 
judecăți.

Sf. Grigorie (lice: Mal bine este a suferi corigerea 
și curățirea aici pe pămînlă de câtă a suferi intero- 
gatorulă în ceră susă ; căci va veni timpulă pedepsei, 
iar ală purifica țiunil va fi trecută. Căci dupre cum 
acela, care-șl aduce aminte de D-deă, se ridică mal 
susă de mórte. totă asemenea cel ce aă plecată de 
aici nu mal au nicl-o mărturisire și îndreptare: de óre-ce 
D-deă a închisă timpulă vieții active în timpulă vie­
țuire! nóstre pe pămînlă, lăsândă vieți! viitóre cerce­
tarea despre ceea ce este făcută în vieța actuală.

Judecata particulară
Despre realitatea judecatei particulare, dacă nu găsimă 

locuri directe în sf. Scriptură, celă puțin în modă in­
directă găsimă, cum s'a vădută în parabola despre 
bogatulă și Lazăr. Cu tóté acestea disputele și opiniu- 
nile Părințiloră BisericescI (pe care le-amă numită 
teologumene) ne daă lămurire despre acestă judecată.



Augustin dice : Credința cä sufletele sunt judecate 
îndată după eșirea lom din corpuri înainte de a se 
presinta înaintea celul-l-altă tribunală. unde voră fi 
judecate în corpurile înviate, este forte dreptă și mân- 
tuitóre.

Dimitrie ală Rostovuluf dice : Pentru noî Creștinii 
Ortodocși ne este de ajunsă să asteptămă în fie-care 
nópte ora necunoscută a sfîrșituluî viețel nóstre și să 
fim gala de plecare ; acolo este pentru fie-care jude­
cată îngrozitore înainte de judecata universală cea 
spăimântătăre. Totă elu dice : Este îndoită judecată ? 
Judecata particulară și judecata universală. Fie care 
omă murindă are judecata sa particulară ; căci 
atunci vede töte faptele sale. Ceea ce noî ascep- 
tămă în fie-care di și în fie-care nópte, ca și în fie­
care oră, este venirea Domnului. Dar nu pentru aces­
tea este îngrozitore venirea Domnului, fiind-că are să 
judece viii și morțiî și să dea fie-căruia după faptele 
sale. Ceea ce asteptămă în fie-care oră nu este acestă 
momentă îngrozitoră, când, în sunetulă unei înspăi- 
mintătore furtuni, Cerurile voră trece dupre disa Apos­
tolului Petru (II Petru 30,0) elementele se voră di- 
solva, pămîntulu va fi arsă cu totă ce coprinde ; ci 
este ora nostră supremă, când judecata lui D deă vine 
să scotă sufletulă din corpă; acésta este ora, când 
pentru fi-ecare e o cercetare particulară despre totă ce 
a făcută. Acestă oră o asteptămă neîncetată dupre 
cum Domnulă ne îndémnâ dicendă : Fiți totă-de-una 
gata: căci Fiulă omului va veni, când voi nu gândiți 
(Luca 12,40).

Aceste opinăm! ale Invețătoriloră ortodocși, dacă 
n’aă dobîndită sancțiunea ecumenică prinlr’un sinodă, 
celă puțină ele sunt recunoscute și admise de toți creștinii 
ortodocși ca cele mal drepte și corecte învățături. Dacă 
nimeni dintre Părinții si învățătorii creștini ortodocși ’ » 5 > ’



251

n’ar ii emisii opiniunile lorii asupra acestei cesliunl, 
judecata particulară tot n’ar li putută să rămână necu­
noscută de însăși rațiunea dreptă a ortodoxiei. Căci odată 
stabilită principiulă că suiletulă omului e nemuritorii 
și e substanță, care are consciință de sine, s’ar pute 
ore admite că după morte, suiletulă omului rămâne 
într’o stare neholărîtă pînă la Judecata Universală"? 
O stare neholărîtă pentru sufletele celoră drepți n’ar 
Ii lostă ea o adevărată pedăpsă"? Dar Dumnedeu, prin 
înțelepciunea și bunătatea sa nemărginită, n’a putută 
să nu determine o stare potrivită cu faptele fie-căruia 
pînă la definitiva judecată !

Recompensa celoră drepți, mărirea

însuși Mânluitorulă (lice: In casa Tatălui meu sunt 
multe locuințe. Dacă acestea n’ar fi, v'aș ti spusă; căci 
că mă ducă ca să vă pregălcscu locă. După ce mă 
voi duce și vă voiă pregăti locă, mă voiă întorce ca 
să vă iau, ca acolo unde voiă fi eă, să fiți și voi 
(lón 4 ; 2, 3). Părinte, voescu ca aceștia, pe cari l ai 
(iată mie. să lie unde sunt și eă. ca să vadă mă­
rirea. pe care ml-al dat-o mie. Amină (lie tie. dice lisus 
către tîlharulă, astă-di vei li cu mine în raiă (Lucit 
23 : 43.

lată acesta este recompensa celor drepți după ju­
decata particulară. Acestă răsplătire a celoră buni este 
recunoscută de Iotă Creștinătatea ortodoxă, din care 
causă părinții și Învățătorii Bisericei aă afirmată destulă 
de accentuată la diferite ocasiuni. în scrierile și dis­
cursurile loră. despre mărirea de care saă făcută 
vrednici sfinții, venerați de Biserica ortodoxă.

Despre starea de fericire și mărire a celoră drepți 
după mérte iată ce găsimă în știuta Scriptură: • Scimă, 



dice Apostolulă Paul, că dacă acestă casă de pămintă, 
în care locuimu. are să se sfărâme, Dumnedeă ne va 
da în ceru o alta casă, o casă care nu va fi făcută 
de mâinile őmeniloru și care va dura vecinică. In 
acestă încredințare ce avemu, ne place să eșimu mai 
bine din casa acestui corpă spre a merge să locuimu 
cu Domnulă. (II Corint. 5; 1—8).

Clemente Romanulă în epistola către Corinteni elice: 
(I 5; 50): «Petru (Apostolulă) a avută să sufere multe 
chinuri prin o ură nelegiuită, și devenită martiră, elu 
a părăsită acestă pămintă, ca să viețuiescă în mă­
rirea ce-i se cuvenia. Paul a fostă martirisată de cel 
puternici și strămutându-se din aceslă lume a trecută 
întrunu locă sfintă. Tóté generatiunile, cari aă existată 
pînă acum, aă dispărută ; dar pentru cei ce s’aă per­
fecționată în caritate dupre darulu lui Dumnedeă, ei 
se găsescă în locuința celoră fericiți și vor apăre 
toți la venirea împerăției lui lisus Christos.

Dionisie Alexandrinul dice: Acești D-deesci martiri, 
cari suntu ai noștri, acum ședendă lingă lisus Christos, 
împărtășindu-se de domniea lui, pronunță cu elu sen­
tințele sale, chiar acești martiri cari aă fost priimiți din­
tre frații căduți culpabili, cari și-au plecată genunchiiie 
înaintea altarelor a idolatre, când le-aă vedută căința 
și întorcerea lor. (Eusebiu, 1st. ecles. cartea ti, c. 42). 
Ori-cum sar numi loculu unde stau sufletele drepțiloră, 
acelă locă însemneză fericirea. In imnele Bisericel 
nóstre este disă că sufletele drepțiloră sunt în mâna 
lui D-deă și nu se va atinge de ele munca. Despre 
fericirea și mărirea celor drepți. Sf. Ión Chrisostom dice: 
«Ceea ce D-deă a pregătită pentru cel ce-lă iubescă 
ochii omului n’aă vedută, urechiea n’a auditu și la 
inima lui nu s’a suită : dar n’a priimită acestea, ci o 
așteptă dupé atâta neliniște. Câți ani aă trecută de 
când ei aă învinsă ! și n’aă dobîndită încă ceea-ce 



li s’a pregătită. Órc vol trebue să vê întristați, voi 
cari sunteți încă în luptă? Gândiți-vă la ceea-ce sun­
teți și câtă timpă e de când Avram și Abel aă aș­
teptată și aă să aștepte pînă când voi să devenit! 
periecțî, ca să priimescă atunci răsplata. Ce face 
Abel, care înainte de toți a învinsă și care nu e încă 
încununată ? Ce face Noe ? (Omiliea 28 asupra cap. 
12 Epist- Ebrel).

Din aceste cuvinte înțelegemă că fericirea dreptiloră 
nu e deplină după judecata particulară și că ea va fi 
după judecata universală, când toți îșl vor lua răsplata 
definitivă și vecinică.

De și răsplata cuvenită drepțiloră, ca și pedeapsa 
celoră păcătoși nu este deplină pînă la judecata uni­
versală, totuși Sfinții în Biserică sunt glorificați cu 
laude.

Probă despre acesta sunt sărbătorile din cursulă anu­
lui, instituite în memoriea sfințiloră și imnele Bisericel 
la adresa lor, săvGrșindu-li-se pomenirea cu cântări; iar 
creștinătatea ortodoxă, în convingerea ei intimă despre 
marea glorie meritată și dobîndită de sfinți, îi vene- 
reză și îl roagă spre a fi mijlocitoră către D-deă. de 
a cărui grație și glorificare s'aă învrednicită. Biseri­
cile zidite sub patronagiulă vre-unuia dintre sfinți, ve- 
nerațiunea moșteloră lor, nelipsirea din sf. Antimis și 
de la sf. masă, dovedescă glorificarea sfințiloră pe 
pămîntă mai în nainte de judecata universală.

Despre înviere și judecata universală

Biserica Ortodoxă în sinodală ală 11-lea ecumenică 
a hotărîtă dogma despre învierea morțiloră și a 
enunțat-o limpede în art. 11 ală simbolului credinței 
prin următorele cuvinte: așteptă învierea morfilorâ.



257

După trecerea omului din acestă vieță, numită 
pămîntdscă, este neapărată ca corpulü omului să în- 
vieze spre a se uni cu sufletulü; ca după jud. 
Universală ambele elemente constitutive ale ființei 
omenesc! să fie resplătite sau pedepsite împreună. Căci 
ele aă săvCrșilu și cele bune și cele rele in viéta cea 
de pe pămînlă. Mântuitorulă Christos, care este isvorulă 
adevărului, ne-a încredințată deplină că va fi neapărată 
învierea din morți. Mal nainte de orî-care altă probă, 
lisus prin faptele sale a dovedită acestă adeveră, 
înviindă morți! și chiar elă însuși înviindă din mort!, 
ca omă. Dândă probe prin faptele sale despre înviere, 
și prin cuvîntă lisus ne învață dicêndu : Adeveră 
clică voué, că vine ora (césulu), când toți ce! ce 
sunt în mormînluri voră aurii glasulă fiului lui Dum- 
nedeh si vor esi ce! ce aă făcută bine întru învierea 
vieți! ; Iar ce! ce au făcută rele întru învierea osîndirel. 
Apostolulă Paul vorbindă despre înviere dice : De 
vreme ce Christos se propoveduesce că s’a sculată din 
morți, cum clică uni! dintre voi că nu e învierea 
morțiloră? Iar de nu e învierea morțiloră, atunci nie! 
Christos n’a înviată. Iar dacă n’a înviată Christos, atunci 
propoveduirea și credința nostră e zadarnică. Suntem 
încă și martor! mincinos! a! Iu! D-deă ; căci am măr­
turisită împrotiva lu! D-deă că a înviată pe Christos, 
pe care nu l’a înviată, dacă morți! nu se vor scula. 
Căci de nu se vor scula morți!, nici Christos nu s’a 
sculată ; iar dacă Christos nu s'a sculată, credința 
nostră e zadarnică. Alune! și ce! ce aă adormită în 
Christos aă perită.

De nădăjduimă în Christos, numai în vieța acesta 
suntem mal ticăloși de câtă toți omenii. Dar acum 
Christos s’a sculată din morți ! Christos s’a sculată 
din morți și s’a făcută începătura celoră adormit!. Căci 

17



precum în Adam toți morn, așa în Christos loll void 
învia. (I Corint 15; 12, 23)

Când lisus dice că vor eși coi ce aii făcută bine 
întru învierea vielen iar cei ce aii făcută rele întru 
învierea osândire! ne face să înțelegemă, că toți vor 
învia, că învierea va ti universală. De aceea Biserica, 
pe basa Scripture! învață: 1°) Că toți vorn învia, 2’} că 
corpurile vor fi identice cu cele din vieță, 3°) că 
corpurile înviate de și identice cu cele de acum, to­
tuși vorn li schimbate și nesupuse picire!, ca și cor­
pulă Iul lisus Christos, pentru care Apostolain dice. «Sc 
semenă întru stricăciune, scula-se-va întru nestricăciune : 
se semenă întru slăbiciune, se va scula întru putere : se 
semenă corpii animală, se va scula corpii spiritualii». 
(I Corint 15, 41).

Recunosccndă cu deplină convingere iaptukl învierii, 
no! recunoscemă și mărturisirnă lucru posibilă de 
realisată : pentru că dacă D-deü a făcută cerulă și 
pămînluhl din nimicii și tóté le-a făcută cu înțelep­
ciune prin atotu-pulerniciea sa. totü așa va pute să 
învieze și corpurile nóstre. A învia corpurile nóstre 
nu însemneză alt-ceva de câtă a reconstitui clemen­
tele existente, car! n’ail peritil nici nu sau distrusă, ci 
a perdült! numai forma. Afară de acésta omulu pînă 
la morte de adine! bălrineți totă caută și doresce fe­
ricirea. Acésta dovedesce. că fericirea e lucru pusă în 
firea omului și constituesce chiar destinațiunea sa : și 
e peste putință să nu se realiseze.

Dacii n’ar fi învierea, dorința de fericire ar ră­
mâne neîmplinită și atunci ar urma că D-deù a pusă 
în natura omului ceva neadevèratû și nercalisabil : ceea-ce 
este absurdă a presupune despre JnțeleptulU supremă, 
care a creată lumea în virtutea mare! sale bunătăți și 
care este credincioșii cuvinteloră și fapteloră sale.

învierea a existată în credința tuturoră popórelonl 



259

din vechime și pînă adi. Pe lingă acestea dacă judecată 
particulară, nu dă nimănui .pedépsa sau răsplata de­
plină, urmeză că trebue să învieze corpurile, ca să se 
unescă cu sufletele spre a-și lua pedépsa saü răsplata 
definitivă și pentru tot-dă-una.

Despre judecata universală lisus se exprimă lămurită 
dicèndù : Când va veni Fiulă omului întru mărirea sa și 
toți îngerii cu dănsulu, va sédé pe scaunulă mărire! sale 
și se vor aduna înaintea sa tóté nămurile și-l va despărți, 
precum desparte pastorală oile de capre etc. și va dice 
celoră de la drăpta: Venițl binecuvântații părintelui 
meă, etc., iar celoră de la stînga: Duceți-ve de la 
mine,ietc. Prin urmare judecata universală va fi un 
actă publică și solemnă, când vor fi descoperite faptele 
tuturoră? După judecata Universală va fi sfirșitulă. 
transformându-se toluld prin focă, spre a fi ceru noii 
și pămîntă noă. Despre limpulă acela însă, când va 
fi. nimeni nu scie. Dar lisus Christos dice : Că mal 
înainte trebue să se predice Evangeliea la totă creatura.

După judecată cel drepți voră intra în bucuriea gă­
tită loră, privinclu pe D-deă față către față și vor fi 
împreună cu lisus Christos, care a clisă : unde sunt eă. 
acolo să fiți și voi. Vor fi fără nici o suferință încetândă 
totă lacrima și totă durerea. Acestă fericire va fi po­
trivită cu faptele fie-căruia și nu se va sfirși nici- 
o-dată. Nefericirea celoră rel va fi asemenea nesfâr­
șită, consist ind dintro rușine durerosă. din mustrarea 
neîncetată a consciinței. pe care Scriptura o numesce 
urmele r.ezdormitlt. Cel pedepsiți vor rémânea pen­
tru totu-dé-una depărtați de vederea Iul D deă. arun­
cați în întunericulu celu mal din afară.





ÎNDREPTĂRI *)

?agina Rin « lui In loc' do Ciipsco

8 34 sciantiam scient iam
11 33 Liturgica Liturgica
12 28 da dau
15 13 Anteochia Antiochien
16 3 adevăratului adevăratul»
ÎS 9 Iraditianea Tradițiunea
19 7 (1 Timot 20) (I Timot C. VI, v. 2o)
21 17 Creatorului Creatorului
21 20 (Iov II, 7;

întru lumina vom
(Iov. 11, 7;

99 30 întru lumina ta vom
25 18 noturaliter naturaliter
29 5 elemantelor elementelor
29 19 odată stabilit despre odată staMlit principiul despre
36 12 (Epr. ÇLbr.
36 17 (Ion 5—20) (11 Ion V, 20)
37 6—7 (Isaia 48, 8) (Isaiea 48, 18)
40 31 (Ión IV, 26) (Ión V, 26)
44 9 (Pslm. 138, 7—10) (Pslm. 139,7, 10)
44 9 (III Regi VIII, 27) (I Regi VIII, 27)
46 2 Imutalitatea Imut abilitatea
47 17 (I Ión I 4) (I Ión I, 5) 

Pslm. CXLV, v. 3) 
(Pslm. CX111,4)

47 21 (Pslm. CXLIVX, 5)
47 30 (Pslm. CXII, 4)
51 32 (Dan. II, 92) ; (Dan. II, 22)
53 20 (Rom. XI, 53) (Rom. XI, 33)
54 16 Liberta lea Libertatea

*) Cititorul este rugat a face în text aceste îndreptări, cum și altele
ce va mal găsi



2G2

l’ufinn Uiu.lnl Ill loc (Ic

.‘>9 -> care nu atestă.
60 o- (Pslm. XI, 6)
63 -1 (Fil. III, 4—6)
65 30 causalltate
7-1 13 Cristos
7-1 19 (Ión XIV, 15)
7-5 11 secolulă 4
76 20 pentru elu
77 8 (Mat. 23, 29)
78 9 critice
78 OO__■>;> conceliű
79 “"11" Semarineni
so 12 (Rom. 1, 7)
85 25 (Ión, 10, 27)

106 12 (Facere 1, 17)
112 10 Pslm. 72, 49
11-1 .5 fosilă
Ht 9 (Ión, 1, V, 3)
IIS 11 2 Petru. 2, 4!>)
121 12 Macairc
126 1 Gnosticilor
123 12 cârmueiulă
128 13 opețile
12s 1-1 ine,
128 1 1—15 diecțiunea
129 24 (Rom. 9, 14)
129 28 (Ebr. 1, 3)
129 3o (1 Corint, 1296)
135 II Efes. 3, 90)
136 17 acusată
137 ° S (Numeri 3, 16, 18)
138 1 6 marc
138 16 si 19 (Isaia Ibidem) C. 9
1-16 18 (Ión 1, 14)
1-17 12 (Galat, v. 4—5;
150 11 sincerității
151 29 (Ión 5, 16—17. 18/
151 31 (Malei 12. 13,' 14)
165 12 'Pslm. 15, v. 10)
167 i) (Pslm. 109. 1)
170 1-2 Ebr. 19 -2li

Citfáre 

care atestă 
{Pslm. Xll. 6) 
(Tit. III. 4 — 6) 

cansalitale
Christos 

(Ión XV, 26) 
secolului 4-lea 
pentru că elă 
(Mat. 28, 19) 

eretice 
conciliu

Semiarianï 
(Ión 3, bi) 

(Ión l'\ 29; 14, 2s) 
(Facere, 3, 17)

Pslm. 72, 19 
fos tű

(Ión. 1. 3) 
(2 Petru 2, -1—5)

Macarie
Gnosticilor 
cârm aciuia 

lopefile 
ține 

direcțiunea 
(Coin. 9. 16) 
(I Corint, ;'.) 

(1 Corint 12. 6)
Efes, 3, 9) 

causatü 
(Numeri 24, 17—19) 

mare
(Isaiea iIbidem) 9, G) 

(Ión 1. 1— 1)
(Galat. 4. 1 —6) 

sincerităței
(Ión 7>, 17—1^) 

platei, 2, 131 
(Pslm. 16, le) 
(Pslm. llo. 1)

(Ebr. 13. 20 21)



Pagi no I Und ul In loc de Gitcsce

171 25 (Art. 7; 51) (Act. 7. 51)
172 14 (Mat. 16, 34) (Mat. 16, 24)
179 11—12 (Iacob II 17, 18—20) (Iacob II 14, 18, 26)
179 14 (Ión III, 18) (1 Ión 111. 18)
179 30 (.Mat. 15, 34—36) (Mat. 16, 27)
180 5 (Cor. 6, 9; (I Cor. 6, 9;
181 9—10 (Facere 6, 1—6 (Facere 17, 1—67
181 20 (1 Ion 4 -167 (I Ión 4, 16)
183 8 (.Mat. 4, 14) (Mat. 3, 2)
183 24 (Efes. 1 —45) (Efes. 1, 4—5)
184 4 (Rom. 5, 10) (Rom. 5. 8—I0)
135 12 lisus cristos lisus Christos
185 34 șisă-lu. și sà-Iü
18G 3 cuvintulu blândețea cuvintulu blândețe!
189 29 (Galot. 1, 8) (Galat. 1, 8)
189 33 (Fapt. 4—12) (Fapt. 4, 12)
190 18 (.Mat. 16—18) (Mat. 16, IS)
193 18 va ea
195 34 biserici biserici
20-1 17 (waraZoyia
205 16 mântuilorulă Mântuitoruln
2 OG 9 mântescu mântucscü
200 32 mise mi se
21-1 14—15 Isaiea (Cap. XI, 23) Isaica (Cap. XI, 2 -3
2° 1 7 Monofoliștilor Monofisiților
225 10 penlru pentru
°’8 9 (I Cor. 28, 29) (I Cor. 11, 28)
O 0 R ° 3 (Ión 6; 54, 55) (Ion 6. 53. 541
231 1—2 (Mat. c. 18, V. 17, 18) (Mat. 18 ; 18)’
9 13 Pslm. 50 V. 19 Pshn. 50, 17
'M ' 1 —- 18 (loi! 10, 13, 13) (loil 2, 12—13)
233 18 (Mat. 3 ; 8—8) (Mat. 3 ; 8)
23'.’ -r irrășî Iarăși
230 1 năg'igență negligență
o ‘ii : sinodhnl sinodulú
23S 6 epitiniile epitimiile





TABLA DE MATERII

Pagina

Prefața............................................................................................................. 5
Introducere în studiul« teologiei................................................................ 7
Sistema lui Macarie........................................................................................10
Dogma................................................................................................................. 12
Definițiunea teologiei dogmatice și coprinsulü eï..........................................13
Modul« predărei teologiei dogmatice.............................................  . . . 14
Importanța teologiei dogmatice și metodul« eî.......................................15
Despre tradițiunea sfintă.................................................................................10
Despre revelațiune............................................................................................. iy
Despre Dumnedeîi............................................................................................ 21
Necesitatea cunôscereï luî Dumnedeîi............................. •........................... 22
Mijlócele pentru ajungerea la cunóseerea lui Dumnedeu......................... 23
In ce se unesce teologiea cu filosofiea ?........................................................ 25
Deosebirea......................................................................................................... 20
Argumentul« cosmologicii................................................................................. 27
Cunoseința luî Dumnedeu obținută din studiulü nature!.......................... 31
Mijlocul« supranaturalii.....................................................................................35
Numirile luî Dumnedeu în Sfînta Scriptură................................................ 33
Atributele esenței Iui Dumnedeîi. — Simplitatea saă spiritualitatea luî

Dumnedeîi .................................................................................................38
Independența..................................................................................... ■ . 41
Imensitatea și omnipotența luî Dumnedeu.....................................................43
Eternitatea......................................................................................................... 44
Imutabilitatea.....................................................................................................40
Atotii-puterniciea •............................................................................................. 48
Atributele inteligenței luî Dumnedeu.............................................................50
înțelepciunea supremă.....................................................................................52
Atributele voinței luî Dumnezeii.................................................................... 54
Justițiea supremă.............................................................................................56
Unitatea luî Dumnedeîi.....................................................................................58
Desăverșita veracitate și fidelitate................................................................ C0
Bunătate nesfârșită.............................................................................................61
Resumatü al« Atributelor« divine ................................................................. 63
Dogma despre Sfintă Treime............................................................................. C8
Probe despre Sfînta Treime.............................................................................72
Despre egalitatea și consubstanțialitatea persónelorü Sf- Treimi ... 77
Divinitatea părintelui.........................................................................................80
Divinilatea Fiului luî DumneiJeu.....................................................................80



Il

ra-ina
Dumncdeirea Sfîntuluï Spirit. .......................................................................... 82
Persónele Sf. Treimï........................................................................................ 84
Deosebirea persónelorű Sfintei Treimi.....................•...................................87
Insnșirile personale ale persónelorű Sfintei Treimi ... ................88
Despre Universu.........................................................•...................................91
Ordinea Croațiuneî................................  93
Perfecțiunea Creațiunei.................................................................................... 94
Despre omu........................................................................................................ 95
Origina și unitatea rasei umane....................................................................95
Origina sufletului................................................................................................ 97
Chipul» și asemănarea lui Dumnedeu în omu............................................97
Spiritualitatea și Nemurirea sufletului............................................................99
Destinațiunea omului...................................................................................... 101
Aptitudinea omului pentru perfecțiunea și destinațiunea sa..................103
Căderea omului.............................................................................................. 105
Gravitatea greșaleî primilor» părinți aï omenireï...................................... 107
Consecințele cădere! omului- .................................................................. 108
Transmiterea păcatului luï Adam la totu neamul» omenesc» . . . .108
Realitatea păcatului original» și modula lui de transmitere..................109
Despre îngeri................................................................  112
Natura îngerilor».................................................-.........................................115
îngerii cei răi sau Demonii ... •..........................................................116
Spiritele rele au fost create bune.............................................................. 118
Raportul» îngerilor» cu lumea și hotărârea bisericel.............................. 120
Teologumenele.......................................   ..121
Provedința divină............................................................................................... 121
Realitatea provedinței divine . ..............................  126
Realitatea fie-cărul actii al» provedinței..................................................... 128
Raportul» intre provedință, libertatea ființelor» morale și răul» exis­

tent» în lume  ..........................  134
Economica lui Dumnedeu pentru mântuirea omului. , »...................... 135
Fasele proinisiuneï, despre Rescumpărătorul»..........................................136
Pregătirea hunei pentru priimirea Rescumperătornlui.............................. 139
Roalisarea promisiune! despre venirea Rescumperătorulu! ...................... 140
Despre întruparea lui lisus Christos.......................................................... 142
Se pute demonstra prin rațiune unirea ipostatică ?.................................. 144
Probe despre întruparea Cuvintuluî........................    146
Hotărîrile Sinódelorü ecumenice despre întruparea Cuvîntuluî .... 147
lisus Christos are natură Dimmed ei as că și este Fiul» lui Dumnedeu

născut» din Tatăl», mal înainte de toți vecii..................................150
lisus Christos are natură omenescă cu adevărat».................................. 153
lisus Christos este om» fără de pecatü......................................................156
Activitatea mesianică a lui lisus Christos.................................................. 157
întreitul» oficiu alu luï lisus Christos de profet», archiereu și de rege . 160
Oficiul» sau servirea profetică...........................................  161
Oficiul» archieresc» al» In! lisus Christos.................................................. 162
Oficiul» regain sau împărătesc» al» lui lisus Christos . ...................... 163
învierea luï lisus Christos...................    165
înălțarea........................................................................................ ... 166
Grațiea divină.................................................................................................. 167
Necesitatea grației divine..............................................................................169



III

Pagina

Raportulü între grație și libertate ... •............................................ 171
Efectele grației divine.................................................................................172
Partea de activitate ce trebue să desfășure omulü pentru dobândirea 

efectelorü grației divine................................................................. 175
Despre credință............................................................................................ 177
Credința fără fapte este mirtă.................................................................... 179
Despre religiune.............................................................................................181
Religiunea creștină........................................................................................ 182
Basa religiune! creștine . . ..................................................................... 182
Criteriile externe și interne despre veritatea religiune! creștine . . . 184
Veracitatea religiune! creștine.................................................................... 187
Despre Biserică.............................................................•............................ 190
Capulîi Bisericel este lisus Christos..........................................................191
Motele Biserice! ortodoxe..............................................................................191
Despre Mistere ca mijlóce de comunicare a grației divine ... . 19G
Misterele sunt șapte...................................................................................... 198
Despre Boteză.................................................................................................. 200
Partea visibilă a Botezului..........................................................................203
Efectele Sfîntuluî Boteză..............................................................................205
Necesitatea Botezului......................................................................................206
Cine póte săvârși botezulă..........................................................................2 OS
Ungerea cu Sf. Mirii...................................................................................... 209
Efectele invisibile ale ungere! cu Sf. Mirü și nerepetirea acestui misteră . 214
Eucharistiea...................................................................................................... 216
Promisiunile Iu! lisus despre instituirea Eucharistie! și instituțiea el 

divină.....................................................................•...................218
Materiea proprie pentru săvârșirea aceste! taine și serviciulü divină, 

în timpulü căruia se celebrâză................................................220
Presența reală a lui lisus Christos în eucharistie........................ .... . 223
Consecințele presențe! reale...........................................................  ... 224
Episcopii și Presbiteri! sunt singur! In dreptü de a săvârși taina 

eucharistie! .... ................................................................................ 227
Creștinii trebue să se cuminice sub amêndouë formele........................ 228
Eucharistiea e jertfă saü sacrificiu tară de sânge.................... 229
Despre Penitență .............................................................................................230
Condițiunile Penitenței................................................................................ 232
Partea visibilă și efectele invisibile ale penitenței.................................. 234
Epitimiile, însemnarea și scopulă loră.................................................... 236
Despre Maslu................................................................................................238
Origina divină a acestui misteră................................................................239
Cui se póte săvârși Maslulă și cine-lü póte săvârși.................................. 241
Căsătoriea sau nunta . .................................................................................243
Chirotoniea sau Preoție»................................•.......................................245
Treptele saă gradele Ierarchieî....................................................................247
Dreptulă de a săvârși hirotoniea................................................................ 250
Eshatologiea sau judecata și rësplata........................................................ 251
Judecata particulară........................................................................ .... 252
Recompensa celoru drepți, mărirea............................................................254
Despre înviere................................................................................................ 256
Erata.................... ........................................................................................... 261



De acelas :>

1) Manuală de morala creștină...............................Leï 3 —
2) Manualii de Sintaxa română, în asociație cu

d. C. Stoicescu, aprobat...........................................» 1 50
3) Catehismă de dogmele bisericel ortodoxe pentru 

școlele secundare, aprobat.............................» 2 —
•1) Viița, operile și filosofica lui Descartes, (epuisată). » 2 —
5) Tradatulii Sfintului Chrisostom despre preoție 

(epuisat)..................................................................» 4 —
6) Încercări de literatura bisericcscă......................» G 50
7) Lccțiunl de teologica dogmatică.......................... » 3 75
8) Manualii de gramatica română, etimologica . »3 —
9) Manuale de învețămentulă religioșii, pentru 

tóté clasele primare, aprobate.

TIP. «GUTENBERG», JOSEPH GÖBL, STR. DOMNEÏ, 23. BUCURESCl.


